



به کوشش آیدا حقطلب



www.aasoo.org

عنوان فارسى:

جنگ و ضدجنگ

در زمانهی ما

به كوشش آيدا حقطلب عنوان انگلیسی:

War and Anti-war in our Time

طرح جلد: كيوان مهجور

چاپ نخست، بهمن ۱۳۹۹ (ژانویه ۲۰۲۱)

لسآنجلس ۱۴۴ صفحه

Email: editor@aasoo.org

نمایه: جنگ، صلح، فجایع، هویت، ادبیات، ضدجنگ حق چاپ و نشر الكترونيكي و كاغذى كتاب محفوظ است. استفادهی تجاری از این اثر ممنوع است.

بازنشر مقالات یا بخشی از آنها با ذکر مأخذ آزاد است.

# فهرست

سخن اول: نمیخواستم تو را بکشم|۷

در مورد جنگ واقعبینانهتر فکر کنیم|پاتریشیا لوئیس|برگردان: آیدا
حقطلب|۹

فلج اراده|بهیه نخجوانی|برگردان: نعیم نبیلاکبر|۱۷

فلج اراده بهیه نخجوانی|برگردان: نعیم نبیلاکبر|۲۰

جایزه که در آن بازنده شدیم|سخنرانی سوِتلانا آلکسیویچ هنگام دریافت
جایزه ی نوبل ادبیات ۲۰۱۵|برگردان: نیما پناهنده|۴۹

هویت و جنگ|پیام اخوان|برگردان: نیما پناهنده|۴۹

آیا غریزه ی جنگ وجود دارد؟|دیوید پی باراش|برگردان: نیما پناهنده|۵۵

جاذبه ی مرگبار جنگ|مارگارت مکمیلان|برگردان: افسانه دادگر|۷۷

قجایع جنگ از دید مردم سوریه|اندرو کاتز|برگردان: افسانه دادگر|۹۷

مهار امر مهارنشدنی|مارگارت مکمیلان|برگردان: هامون نیشابوری|۱۹۱
مهار امر مهارنشدنی|مارگارت مکمیلان|برگردان: هامون نیشابوری|۱۹۱

# سخن اول: من نمىخواستم تو را بكشم

«رفیق، من نمیخواستم تو را بکشم. حالا برای نخستینبار میبینم که تو هم آدمی هستی مثل خود من.

من همهاش به فکر نارنجکهایت، به فکر سر نیزهات و به فکر تفنگت بودم، ولی حالا زنت جلو چشمم است و خودت و شباهت بین من و تو.

مرا ببخش رفیق. ما همیشه وقتی به حقایق پی میبریم که خیلی دیر شده. چرا هیچ وقت به ما نگفتند که شما هم بدبختهایی مثل خود ما هستید. مادرهای شما هم مثل مادرهای ما، نگران و چشم به راهند و وحشت از مرگ برای همه یکسان است و مرگ و درد و جان کندن، یکسان.

مرا ببخش رفیق. آخر چطور تو میتوانی دشمن باشی؟ اگر این تفنگ و این لباس را به دور میانداختیم آن وقت تو هم مثل برادر من بودی.

بیا بیست سال از زندگی من را بگیر ولی از جایت بلند شو.»

- سخنان سریازی که به جنازهی قربانیاش نگاه میکند از کتاب «در جبههٔ غرب خبری نیست»، اریش مایا رمارک



# در مورد جنگ واقعبینانهتر فکر کنیم

پاتریشیا لوئیس<sup>۱</sup>

برگردان: آیدا حقطلب

نمیدانم که در جنگ جهانی سوم از چه سلاحهایی استفاده خواهد شد. شد اما جنگ جهانی چهارم با سنگ و چوب جنگیده خواهد شد. - آلبرت انیشتین

از زمانی که پیشبینی اچ.جی.ولز درباره ی «جنگی برای پایان تمام جنگها» کاملا اشتباه از آب درآمد، جهان شاهد این بوده است که چگونه «صلحی برای پایان تمام صلحها» به وحشتهای جنگ جهانی دوم، جنگهای نیابتی در دوران جنگ سرد و درگیریهای خشونت بار امروز انجامیده که به شکلی روزافزون و غیرمتناسب مردم عادی را درگیر

Patricia Lewis. <u>How to prevent World War Three?</u> World Economic Forum. 10 November 2018

ا. پاتریشیا لوییس مدیر بخش پژوهشها در زمینهی منازعات، علم و تحول و مدیر برنامهی امنیت بینالمللی در موسسهی چتمهاوس (Chatam House) است.

آنچه میخوانید برگردان این مقاله است:

۲. عبارتی که برای اطلاق به جنگ جهانی اول از آن استفاده می شود.

می کند و خطوط قرمز تعیین شده برای قوانین منازعات مسلحانه را زیر پا می گذارد. ابزارآلات جنگ و مهماتی که امروز در دسترس بشر است به شدت افزایش یافته است. جنگ جهانی سوم خطر بزرگی است و اگر تمام وسایل و روشهای جنگاوری از سنتی تا هستهای، سایبری، پهبادی و از این قبیل را کنار هم جمع کنیم به نظر می رسد قوای نظامی کافی برای تخریب کامل خودمان را در اختیار داریم.

خشونت در خاورمیانه موج برمی دارد و اروپا و روسیه در آستانه ی جنگ بر سر اوکراین قرار گرفته اند. ایالات متحده بار دیگر در عملیات نظامی در عراق فعال است و افغانستان با خروج نیروهای ناتو در وضعیت آسیب پذیری قرار دارد. کشمکشها بر سر جزایر دریای جنوبی چین و تنشها در شبه جزیره ی کره و کشمیر تنها برخی از نمونه درگیری هایی هستند که احتمال شدت گرفتن آنها می رود.

با این وجود ما در صد سال گذشته یادگیریهای فراوانی دربارهی پیشگیری از منازعات داشتهایم. پس از جنگ جهانی دوم، سازمان ملل متحد را با هدف اصلی حفظ نسلهای آینده از بلای جنگ تأسیس کردیم. اتحادیهی اروپا در طول چند دهه از یک معاهده تجاری به سازمانی تبدیل شده که برای مشارکت در تحول اروپا از قارهی جنگ به قارهی صلح، جایزهی صلح نوبل را به خود اختصاص داده است. ناتو در تحکیم ائتلافی در دو سوی اقیانوس اطلس سهم به سزایی ایفا کرده و بسیاری از کشورهای اروپایی را در آرمانی مشترک بهم پیوند زده است. امروز جنگ میان آلمان و فرانسه تقریبا غیرقابل تصور است.

سازمانهای دیگری نیز در آفریقا، آسیا، قارهی آمریکا و ناحیهی جنوب اقیانوس آرام تأسیس شده است. هیئتهای بینالمللی برای پیادهسازی معاهدههای خلع سلاح و امنیت شکل گرفته است و تجربه و تخصص جامعهی مدنی به دانشگاهها و اتاقهای فکر مختلف راه یافته است.

بر اساس برنامه ی «داده های جنگ دانشگاه اوپسالا»، از سال ۱۹۴۶، ۲۵۴ منازعه ی مسلحانه رخ داده است که ۱۱۴ مورد آنها به عنوان جنگ (یعنی درگیری ای که منجر به بیش از هزار مورد مرگ در سال شده) رده بندی می شوند. از پایان جنگ سرد، شمار منازعات مسلحانه به طرز چشمگیری کاهش یافته است. از میان ۳۳ منازعه ی مسلحانه ای که در سال ۲۰۱۳ ثبت شده است، تنها هفت مورد به عنوان جنگ رده بندی شده اند که به نسبت سال ۱۹۸۹، پنجاه درصد کاهش داشته است.

عوامل متعددی در کاهش منازعات مسلحانه دخیل بودهاند از جمله از میان رفتن جنگهای نیابتی، فرآیندهای دستیابی به صلح سازمان ملل متحد و توسعه ی اقتصادی. پژوهشهای «گزارش امنیت انسانی» نشان میدهد که مذاکرات صلح و توافقهای آتشبس حتی زمانی که ناموفق عمل کردهاند، در کاهش خشونت درگیریها نقش داشتهاند. در سال ۱۹۲۸، شش توافقنامه ی صلح امضا شد و چهار مورد در ۲۰۱۲ به تصویب رسید. در سالهای اخیر، بر خلاف تصورات معمول، به نظر میرسد ما یاد گرفتهایم که چه طور به صلح دست یابیم و آن را حفظ و بیادهسازی کنیم.

قوانین درگیریهای مسلحانه و حقوق بشر به همراه دیوان کیفری بین المللی، دادگاههای جرائم جنگی، تحریمهای اقتصادی و نظامی و کمیسیونهای حقیقتیاب با هدف محافظت از غیرنظامیان مشغول به فعالیت هستند. اگر چه هنوز مالکیت و استفاده از سلاحهای هستهای که برای اکثر کشورها غیرقانونی است در سطح جهانی ممنوع نشده، قوانین بین المللی مالکیت و استفاده از سلاحهای ویران کنندهای همچون سلاحهای شیمیایی و بیولوژیک، مین ضدنفر، بمبهای خوشهای و لیزرهای کورکننده را منع می کنند.

رشتههای دانشگاهی مربوط به مطالعه ی جنگ و صلح مجموعه ای غنی از پژوهشهایی را فراهم آورده اند که به ما در درک این کمک می کنند که جنگها چگونه آغاز می شوند، چگونه می توان از وقوع آنها پیشگیری کرد یا چه طور می توان آنها را به اتمام رساند. البته هیچ رویکرد یا نظامی بی نقص نیست اما ما متوجه شده ایم که چکونه کمبود منابع، تغییرات اقلیمی، فشارهای اقتصادی، جابه جایی پناهندگان و نژاد پرستی، همه، می توانند آتش درگیری ها را برافروزند. ما اهمیت تاریخ و فرهنگ و نقش جنسیت را در جنگها فهمیده ایم و می دانیم که برخی از نظامهای سیاسی می توانند احتمال وقوع درگیری ها را کاهش یا افزایش دهند.

پژوهشی با عنوان «استراتژی اروپا و نظام تحلیل سیاستگزاریها» که توسط موسسهی چتمهاوس (Chatam House) و فراید (FRIDE) تهیه شده پیشبینی می کند که جهان در سال ۲۰۳۰ بسیار شکنندهتر خواهد بود و دولتها و موسسات بینالمللی برای مواجهه با افزایش بهموابستگها و از سوی دیگر تشدید چندپارگیها با مشکل رو به رو خواهند بود. مهمتر آن که ما متوجه شدهایم که خطر جنگ میان کشورها در حال افزایش است و احتمال یک جنگ بزرگ میان کشورها را نمیتوان نادیده گرفت.

درست قبل از جنگ جهانی اول، بسیاری از روی سادگی فکر می کردند که اروپا «متمدنتر» از آن است که وارد جنگ شود. قبل از جنگ جهانی دوم، مردم امیدوار بودند که ستیزهجوییهای آلمان نازی بتواند مهار شود. در بسیاری از موارد جنگ، ما عادت داریم بیش از اندازه در مورد طول جنگ، مقیاس و نتیجهی آن خوشبینانه فکر کنیم.

# در مورد جنگ واقعبینانهتر فکر کنیم

حال زمان آن است که انفعال و خودخوشنودی را کنار بگذاریم و در مورد جنگ، صلح و خودمان واقعبینانهتر فکر کنیم. ما در مورد این که چه طور میتوان از جنگ پیشگیری کرد چیزهای زیادی میدانیم. این دینی است که ما باید نسبت به تمام آنهایی که جانشان و خانوادههایشان را فدا کردند احساس کنیم تا بتوانیم تمام یادگیریهایمان را به عمل در آوریم و برای نسلهای آینده، صلح در اروپا، خاورمیانه و آسیا را تضمین نماییم. در غیر این صورت در آینده شمار کمی باقی خواهند ماند تا عذرهای ما را بشنوند.



# كامبوج

یکی از سریازان دولت کامبوج با اسلحه ی قدیمی خود از مخفیگاهش به سمت نیروهای خمرهای سرخ شلیک می کند. استان کینسوای، ۱۹۷۳ کامبوج.

عکاس: رولاند نوو

# فلج اراده ا

بهیه نخجوانی **برگردان: نعیم نبیلاکبر** 

یک صد سال پیش، در گرماگرم جنگی که قرار بود پایان همه جنگها باشد، و در عوض، آغاز جنگهای جهانی در تاریخ بشر شد، عبدالبهاء، فرزند بنیانگذار آیین بهائی، تصویری از آن ارائه داد که نمودار نکبت و فلاکت آن روزگار بود و مناسبت آن با این زمان همچنان برقرار و برجاست:

جهان در جنگ و جدال است و نوع انسان در نهایتِ خصومت و وبال. ظلمتِ جفا احاطه نموده و نورانیت وفا پنهان گشته. جمیع ملل و اقوامِ عالم

۱. این نوشته برگردان مقالهای است از بهیه نخجوانی با عنوان Paralysis of Will
 که به درخواست آسو نگاشته شده است.

چنگ تیز نموده و با یکدیگر جنگ و ستیز مینمایند. بنیانِ بشر است که زیر و زیر است.

توصیفی که عبدالبهاء از خشونتِ جهانگیرِ حاصل از جنگ کرده و تصویری که از نتایج ویرانگرِ آن ارائه داده بر ما آشنا و بر زمان ما نیز منطبق است، و روانمان را همچنان آشفته میدارد:

هزاران خانمان است که بیسر و سامان است. در هر سالی هزاران هزار نفوس در میدانِ حرب و جدال آغشته به خاک و خون است و خیمه ی سعادت و حیات منکوس و سرنگون.

مسئولیت اولیهی این کشتار و خونریزی و «سرنگونیِ خیمهی سعادت» – که عبدالبهاء بیهیچ مجاملهای آن را بر دوش پیشوایانِ شاخ و شانه کشِ زمان مینهد- هنوز با دقتی هولناک و در عین حال سُخره آمیز در ذهن انسان طنین انداز است:

سروران سرداری نمایند و به خونریزی افتخار کنند و به فتنهانگیزی مباهات نمایند. یکی گوید که من شمشیر بر رِقابِ امتی آختم و دیگری گوید مملکتی با خاک یکسان ساختم و یکی گوید من بنیاد دولتی برانداختم. این است مدار فخر و مباهات بین نوع بشر!

چه شد که به دلخواهِ خود راهی به سوی سنگر پیش گرفتیم؟ چرا این چنین به رضا و رغبت با رُپرُپهی طبلِ مرگ به میدان هلاک راه سپردیم؟ هر چند در ابتدا ما را دروغ و تبلیغات واهی رهبران به دستاویزِ روحیه و رفتارِ قبیلهای فریفت، شاید ما خود نیز بر اغفال خویش همت گماشتیم؛ شاید ما نیز سهمی از این مسئولیت را بر دوش

می کشیم که میپنداشتیم «جنگ ملتها» آن قابلیت را داراست که «عظیم» باشد.

و شاید بیست سال پس از آن، هنگامی که افتان و خیزان خود را در آغوشِ جنگ جهانیِ دوم انداختیم، مسئولیت آن نیز بر عهده ی ما بود. بیش از ده سال از رونقِ فاشیسم و بیگانههراسی میگذشت که وارد جنگی شدیم که روسها «وطندوستانه» خوانده و متفقین خوشباورانه «ساختگی» انگاشته بودند و میپنداشتند تا میلادِ مسیح خاتمه خواهد یافت. تنها پس از بیداریِ ما از کابوسِ جمعیمان بود که دریافتیم تا چه حد مات و منگ بودهایم.

اکنون هم به نظر میرسد یک بار دیگر داریم خوابگردی میکنیم. نه، دیگر راهپیماییِ نظامی نمیکنیم، رژه نمیرویم، اما اندک اندک به سوی چیزی میرویم که نه «ساختگی» خواهد بود و نه «عظیم»، اما به احتمال زیاد ملیگرایی و وطن دوستی را، و حتی جهان را پایان خواهد داد. اگر کنار بکشیم و کار به کاری نداشته باشیم و بگذاریم حوادث همچنان روی بدهد، جنگ جهانیِ سوم، چنان که «راسل هوبن» در ویران شهرِ رُعبانگیزش «ریدلی واکر» پیشبینی کرده «آن بزرگه» خواهد بود.

چنین مینماید که جنگهای جهانی همواره با رخوت همگانی جهانیان همزمان است.

تاریخنویسانِ بسیاری درباره ی علل جنگ قلم زدهاند. مصلحانِ اجتماعیِ بیشماری صلای صلح سر داده، و دلائل محکمی برای آن اقامه کردهاند. اما اندک بودهاند تحلیل گرانی که درباره ی جنگ، حس بیچارگی و درماندگیای را که دامنگیر رهبران می شود، و منگی و رخوتِ عامی که جمعیتِ بشری را مبتلا می سازد، تحلیل کنند. شمارِ کمی به

دنبال کشف منشاء یا رفع فلجِ عزم و اراده بودهاند- عارضهای که بارها ما را به لبهی پرتگاه کشانده و در غَرقاب بلا انداخته است.

بهراستی چیست که در مواردی از این دست اراده ی ما را سست و ناتوان می سازد؟ چیست که وجدانمان را به خواب می بَرَد و باعث این رخوتِ اخلاق می شود؟ هانا آرِنْت آن را «روزمَرِّگی و ابتذالِ شر» خوانْد، حالتی که توانِ ما را چنان بی حس و کِرِخ می کند که می گذارد، با مصونیت و فارغ از بیم هر گونه مجازاتی، بر یکدیگر و بر جهان قساوت و ستم بی امان روا داریم. اما شرایطِ پیشینی که به ایجاد این شرایطِ روحی و اخلاق یا عدم آن می انجامد، کدام است؟ چیست که از ما ماشینهای آدمنمایی می سازد که نتوانند میان صواب و خطا، میان خوب و شر تفاوتی قائل شوند؟

بیش از سی سال پیش، در ماه اکتبر سال ۱۹۸۵، بیتالعدل اعظم (شورای بینالمللی بهائی)، در بیانیهای با عنوان «وعدهی صلح جهانی» به مردم جهان دربارهِ «فلجی در عزم و اراده» هشدار داد که ما را بی هیچ امان به سوی جنگ پیش میراند. به گفتهی آن مرجع، از جمله عواملی که این اوضاع را باعث شده وطنپرستی لگام گسیخته، تعصبات نژادی، گرایش به مادیات -و جالبتر از اینها- نبودِ واژگانِ مناسب و غیابِ زبانی است که بتواند معنای صلح را در زمان ما از نو تعریف کند:

ریشه ی این عجز و ناتوانی ... در این پندار نهفته است که بشر بالذات جنگجو و ستیزه خوست، و لذا حاضر نیست برای حفظ مصالح نظم جهانی از منافع خصوصیِ ملی دست بردارد، و نمی خواهد برای تأسیس یک حکومت جهانی، با همه ی مزایایی که دارد، با جرئت دست به کار شود. علت دیگر آن

است که جمهورِ خلایق که اکثر بی خبر و تحت انقیادند، نمی توانند به اظهار این آرزو پردازند که طالب نظم جدیدی هستند که در سایه اش با سایر مردم جهان در صلح و آرامش و رفاه به سر برند.

زبان و تحرک پیوند تنگاتنگی با هم دارند تا آنجا که موجب شگفتی نخواهد بود اگر دریابیم که وقتی در موردی از ابراز نظر و اندیشهای ناتوان باشیم، احتمالاً راهِ اجرای آن نیز مسدود می شود و ناتوانی در بیانِ روشنِ آرزو، ممکن است عزم و اراده ی ما را برای رسیدن به آن سست و کم توان سازد. مسلماً برای ترتیب شیوهای اثربخش و مفید، هیچ کلامی و واژگانی نیافته ایم که بتواند ستیز و اختلافات هولناکی که جهانِ امروز را در بر گرفته، پایان دهد یا دست کم آن را مهار و محدود کند.

در طول نیم قرنِ گذشته شاهد بودهایم که بر اثر جنگ، بیش از ۵۰ میلیون نفر در سراسر جهان جان خود را از دست دادهاند. تنشهای قومی، زد و خوردهای مربوط به مواد مخدر، تعصبات عقیدتی و نزاع و کشمکشهای بومی و ارضی بسیاری از کشورها را در کام خود فرو کشیده است. به عنوان مثال: هندوستان، پاکستان، اسرائیل، فلسطین، لبنان، کلمبیا، نیکاراگوئه، شیلی، پرو، ترکیه، ارمنستان، آذربایجان، چین، روسیه، اوکراین، بالکان، سودان، مالزی، سنگال، نیجریه، مصر، موزامبیک، کنگو، رواندا، آنگولا، ایران، عراق، افغانستان، سوریه، یمن، میانمار، و فیلیپین. تنها در عرض سال گذشته، روزانه ۱۰هزار نفر یا بیشتر در این کشورها به هلاکت رسیدهاند و حال آن که در میان ما کسانی چنان روزگار می گذرانند که گویی پروایی از هیچ چیز در جهان ندارند. به نظر می رسد که ما از عواقب درازمدتِ رخوتِ اخلاقِ خود غافل و بیخبریم. اگر هنوز هم

لبخند شیداگونهی دکتر استرنجلاو را به یاد داشته باشیم، آن خاطره تنها انگیزهای است که برای اقلیت مرفّهی پناهگاههای مجللی فراهم سازیم تا بتوانند مرگ بقیهی مردم را بر صفحهی نمایش خود ببینند.

اگر اراده ی ایجاد صلح در جهان را از دست داده باشیم، در آن صورت خود از جمله قربانیان و تلفات جنگ بودهایم. این وضع بدین علت پیش نیامده که دیگر نمیتوانیم حتی در امریکای شمالی یا اروپا نیز بیدغدغه و بدون واهمه از گلوله ی تیراندازی یا ترس از درو شدن با لطفِ کامیونِ فردِ دیوانهای از روی پلی رد بشویم یا در پیاده رُویی قدم بزنیم. بلکه به این علت است که نتوانسته ایم زبان معقول و معتبری برای سخن گفتن از صلح در زمانه ی خود بیابیم. آینده ی فرزندان ما و فرزندان آنها در معرض خطر است به این سبب که تعریفی که از صلح می کنیم با روزگار ما نسبتی ندارد. واژگانِ صلح باوری (pacifism) که پس از جنگ جهانیِ اول متداول شد، و زبانی که معترضان به جنگ و مخالفانِ آن در خلالِ جنگ دوم و پس از آن به کار می بردند، وزن و مخالفانِ آن در خلالِ جنگ دوم و پس از آن به کار می بردند، وزن و نیروی لازم را برای ایستادگی در برابر فلج عزم و اراده ندارد و نمی تواند در مقابلِ سلب مسئولیتی که احتمالاً به جنگ جهانیِ سوم می انجامد، مقاومت کند.

صلح را نمی توان امری منفعل انگاشت؛ نمی توان آن را حقی خداداد یا حتی یکی از حقوق انسانی محسوب داشت. این نکته را می دانیم چون زیانش را دیده و برایش هزینه داده ایم، به ویژه پس از آن که شاهد بوده ایم که صلح چه آسان تباه و نابود می شود. نمی توان آن را ارج نگذاشت یا همواره مفروض و مسلم پنداشت. نباید آن را مقدر و مختصِ اقلیت مرفه دانست، بلکه باید پیوسته و بی وقفه، نسل به نسل، برای حصولش کوشید و عرق ریخت. صلح امر ایستایی نیست

که یک بار و برای همیشه به دست آید، بلکه فرایندی است که با زحمت و سختی، با تلاش و انضباط و فعالیتِ روزانه به ظهور میرسد. برقراریِ صلح، مانند کاربردِ مسئولانهی زبان، مستلزمِ آزمون و خطا و همتِ پیگیرانه و فعالیتِ پیدرپی است. همانگونه که نشر اکاذیب، و افزایش و رواجِ تبلیغات و شعارهای حاکی از هواداریِ متعصبانه به مصیبتِ جنگ می انجامد، سود و منافع صلح و آشتی هم متکی و مشروط به مسئولیت پذیری است.

در زمان حاضر برقراریِ صلح مستلزم زبان و واژگانِ جدیدی است که در مقابلِ سیر به سوی جنگ به جد و جهد ایستادگی کند. برقراریِ صلح ایجاب می کند که بر سر گفتههای خود بایستیم؛ که بین حقیقت و انکار، بین آنچه واقعیت دارد و آنچه کاذب است، تفاوت بگذاریم. صلح مستلزم این است که آگاهانه در کاربرد زبان حق آن را به جا آوریم، و در جامعهی مدنی نیز حق عدالت را ادا کنیم تا بشود با هر کلامی که بر زبان می رانیم، با هر اقدامی که صورت می دهیم، در برابر منگی بایستیم، از پس رخوت برآییم و به مصاف روزمَرِّگی و ابتذال شر برویم.

صد سال پیش عبدالبهاء ما را، هر که باشیم و هر کجا که باشیم، با این کلمات فراخواند که هر روز «صلحافروز» باشیم:

... یتیمان را پدر مهربان گردید و بیچارگان را ملجأ و پناه شوید. فقیران را کنز غنا گردید و مریضان را درمان و شفا. مُعین هر مظلومی باشید و مُجیر هر محروم. در فکر آن باشید که خدمت به هر نفسی از نوع بشر نمایید و به اعراض و انکار و استکبار و ظلم و عدوان اهمیّت ندهید و اعتنا نکنید؛ بالعکس معامله نمایید و به حقیقت مهربان باشید نه به

ظاهر و صورت... محبّت نور است؛ در هر خانه بتابد، و عداوت ظلمت است؛ در هر کاشانه لانه نماید.

# نبردی که در آن بازنده شدیم

# سوتلانا آلكسيويچ

سخنرانی دریافت جایزهی نوبل ادبیات ۲۰۱۵ برگردان: نیما پناهنده

من در این تالار، تنها نایستادهام ... صداهایی همراه من اند، صدها صدا. همیشه همراه من بودهاند، از دوران کودکی. من در بیرون شهر بزرگ شدم. ما بچهها عاشق بازی کردن در بیرون خانه بودیم، اما شب که میشد، صدای زنهای خستهی روستا که روی نیمکتهای نزدیک کلبههای شان نشسته بودند و با هم اختلاط می کردند ما را بیاختیار به سمت خود می کشید. هیچ کدام شان شوهر، پدر، یا برادر نداشتند. بعد از جنگ جهانی دوم، از حضور مردها در روستای مان چیزی به خاطر ندارم: در طول جنگ، یک چهارم بلاروسی ها جانشان را از دست دادند، یا در جبههها یا همراه پارتیزانها. بعد از جنگ، ما بچهها در دنیای زنها زندگی می کردیم. آنچه بیشتر از همه در خاطر من مانده دنیای زنها زندگی می کردیم. آنچه بیشتر از همه در خاطر من مانده وداع با مردهای محبوب شان روز قبل از اعزام به جبهه می گفتند، از نظار کشیدن شان برای آنها حرف می زدند، و از این که هنوز انتظار انتظار کشیدن شان برای آنها حرف می زدند، و از این که هنوز انتظار

می کشند. سالها گذشت، اما انتظارشان سر نیامد: «مهم نیست که دست و پا هم برای اش نمانده باشد، خودم این ور و آن ور می برماش.» نه دست ... نه پا ... فکر می کنم از کودکی فهمیده ام عشق چیست ...

اینها اندکی از نغمههای غمگین همسرایانی است که من میشنوم ...

صدای اول: چرا میخواهی این چیزها را بدانی؟ ماجرای غمانگیزی است. با شوهرم در دوره ی جنگ آشنا شده. من جزء خدمه ی تانکی بودم که به برلین اعزام شده بود. یادم می آید، نزدیک رایشتاگ ایستاده بودیم – هنوز شوهرم نشده بود – که به من گفت: «بیا ازدواج کنیم. دوستات دارم.» من خیلی معذب بودم – سرتاسر جنگ، بین کثافت و خاک و خون سر کرده بودیم، و چیزی جز حرفهای بیشرمانه نشنیده بودیم. گفتم: «اول زنانگیام را به من برگردان: برایام گل بیاور، حرفهای شیرین بیمعنی در گوشام بگو. خدمتم که تمام شد، لباسی برای خودم می دوزم.» آن قدر معذب بودم که دل ام میخواست کتک اش بزنم. و او کاملاً می فهمید. یک گونه اش بدجور سوخته بود، رد زخمها روی کاملاً می فهمید. یک گونه اش بدجور سوخته بود، رد زخمها روی گفتم: «باشد، با تو ازدواج می کنم.» به همین سادگی ... باورم نمی شود گفتم: «باشد، با تو ازدواج می کنم.» به همین سادگی ... باورم نمی شود این را گفتم ... دور و برمان چیزی جز خاکستر و پاره آجر نبود: جنگ

صدای دوم: ما نزدیک نیروگاه اتمی چرنوبیل زندگی می کردیم. من در نانوایی کار می کردم، پیراشکی می پختم. شوهرم آتش نشان بود. تازه ازدواج کرده بودیم، و همه جاحی برای خرید که می رفتیم دست مان توی دستِ هم بود. روزی که رآکتور منفجر شد، شوهرم سر کارش در

ابستگاه آتش نشانی بود. پیراهن آستین دار و لباس معمولی شان تن شان بود که برای کمک رفتند – در نیروگاه اتمی انفجاری اتفاق افتاده بود، اما لباس مخصوص به آنها نداند. زندگی ما به این مسیر افتاد ... می دانی ... تا آخر شب برای خاموش کردن آتش تلاش می کردند، و در معرض حجمی از تشعشعات قرار گرفتند که برای سلامت انسان خطر دارد. صبح روز بعد، آنها را یکراست به مسکو فرستادند. کسالت شدید ناشی از تشعشعات ... بیشتر از چند هفته زنده نمیمانی ... شوهر من قوی بود، ورزشکار بود، آخرین نفری بود که باید میمرد. رفتم مسکو، گفتند در اتاق مراقبتهای ویژه است و اجازهی ملاقات به هیچکس نمى دهند. التماس كردم، گفتم: «من عاشقاش هستم.» «سريازها دارند از آنها مراقبت می کنند. فکر می کنی کجا قرار است بروی؟» «من عاشقاش هستم.» با من بحث می کردند: «این دیگر آن مردی نیست که تو عاشقاش هستی، الان جسمی است که باید آلودگیزدایی شود. می فهمی؟» و من دائم یک حرف را برای خودم تکرار می کردم: من عاشق ام، من عاشق ام ... شب كه شد، از يلكان اضطراري خودم را به آن بالا مى رسانم تا بىينماش ... يا از نگهبانان شب خواهش مى كنم ... يول میدهم تا بگذارند بروم داخل ... رهایاش نکردم ... تا لحظهی آخر کنارش بودم ... چند ماه بعد مرگاش، بچهای به دنیا آوردم، یک دختر، اما چند روزی بیشتر زنده نماند. دختر ... خیلی از به دنیا آمدناش خوشحال بودیم، و من کشتماش ... او جان مرا نجات داد، همهی تشعشعات را جذب خودش کرد. خیلی کوچک بود ... ریزه میزه ... عاشق هردوشان بودم. می شود با عشق یک نفر را کشت؟ چرا عشق و مرگ این قدر به هم نزدیک اند؟ همیشه با هم میآبند. چه کسی میتواند دلیلاش را توضیح بدهد؟ سر گور، زانو میزنم ...

صدای سوم: اولین باریک آلمانی را کشتم ... ده سال ام بود، و یارتیزانها مرا همراه خودشان به مأموریت میبردند. آن آلمانی روزی زمین دراز کشیده بود، زخمی بود ... گفتند هفت تیرش را بگیرم. سمتاش دویدم، هفتتیر را با دو دستاش چسبیده بود و به سمت صورت من نشانه گرفته بود. نتوانست تیر اول را شلیک کند، من شلیک کردم ... کشتن یک آدم وحشتزدهام نکرد ... و در طول جنگ دیگر هیچوقت به او فكر نكردم. آدمهاى زبادى كشته شدند، ما بين مردهها زندگى مى كرديم. تعجب کردم که سالها بعد ناگهان خواب آن آلمانی را دیدم. کاملاً بیمقدمه بود ... همان خواب را بارهای بار دیدم ... من دارم پرواز می کنم، و او نمی گذارد به پروازم ادامه دهم. پایین افتادن ... پرواز کردن، پرواز کردن ... مرا می گیرد، و با هم سقوط می کنیم. توی یک جور گودال مى افتم. يا اين كه، مى خواهم بلند شوم، سريا بايستم، اما او نمى گذارد، به خاطر او نمى توانم پرواز كنم. همان خواب ... دهها سال مى شود كه مرا اسیر کرده ... نمی توانستم دربارهی خواب ام حرفی به پسرم بزنم ... بچه بود – نمی توانستم. قصههای پریان برای اش می خواندم. پسرم حالا بزرگ شده – اما هنوز هم نمیتوانم ...

فلوبر خودش را «قلمی به شکل انسان» میخواند؛ من خودم را «گوشی به شکل انسان» میخوانم. در خیابان که قدم میزنم و کلمات، عبارات، و داد و فریادها را که میشنوم، همیشه به این فکر می کنم: چه رمانهایی که بدون به جا گذاشتن رد پایی گم میشوند! در تاریکی ناپدید میشوند. ما نتوانسته این جنبه ی بحث انگیز زندگی انسانی را در ادبیات منعکس کنیم. ارزشی برای آن قائل نمیشویم، از آن به شگفت نمیآییم، و از آن لذت نمیبریم. اما این جنبه مرا مسحور می کند، و مرا

گرفتار خود کرده است. من عاشق شیوهی حرف زدن آدمها هستم ... عاشق صدای ناب انسان ام. این بزرگترین عشق و شور من است.

راه رسیدن به این تالار طولانی بود – چهل سالی طول کشید، از آدمی به آدم دیگر، از صدایی به صدای دیگر. نمی توانم بگویم همیشه همین راه را رفته ام. بارها انسانها مبهوت و وحشت زده ام کرده اند. هم لذت و هم نفرت را تجربه کرده ام. گاهی دل ام می خواسته شنیده ها را فراموش کنم، به دوره ای برگردم که با نادانی خودم سر می کردم. با این حال، چه بارها که شکوه را در وجود آدم ها دیده ام، و دل ام خواسته گریه کنم.

من در کشوری زندگی کردم که مردن را از کودکی به ما آموخته بودند. به ما درس مرگ میدادند. می گفتند وجود انسانها برای آن است که هرچه دارند ببازند، بسوزانند، و خود را قربانی کنند. به ما درس میدادند که عاشق آدمهای مسلح باشیم. اگر در کشور دیگری بزرگ شده بودم، نمی توانستم راهی که رفته ام بروم. شر بیرحم است، و باید خودت را در مقابل آن واکسینه کنی. ما بین جلادان و قربانیان بزرگ شدیم. پدر و مقابل آن واکسینه کنی. ما بین جلادان و همه چیز را به ما نمی گفتند – و اغلب اصلاً چیزی نمی گفتند – اما هوای زندگی ما آلوده بود. شر از ما چشم بر نمی داشت.

من پنج کتاب نوشته ام، اما احساس می کنم همه ی آنها یک کتاب اند. کتابی درباره ی سرگذشت یک آرمان شهر، یک اوتوپیا ... وارلام شالاموف زمانی نوشته بود: «من در نبرد عظیمی شرکت کرده بودم، نبردی که در آن بازنده شدم، برای آن که انسانیت را به راستی از نو زنده کنم.» من تاریخ آن نبرد را بازآفرینی می کنم، با پیروزی ها و

شکستهای اش. سرگذشت مردمی را می نویسم که می خواستند ملکوت آسمانی را روی زمین بنا کنند. بهشت! شهر آفتاب! آنچه در آخر به جا ماند دریایی از خون و ویرانی میلیونها انسان بود. روزگاری بود که هیچ دیدگاه سیاسی قرن بیستمی قادر به هماوردی با کمونیسم (یا «انقلاب اکتبر» به عنوان نماد آن) نبود، زمانی که هیچچیز نمی توانست روشنفکران غربی و مردم گوشه و کنار دنیا را عمیقتر و عاطفی تر از آن تحت تأثیر قرار دهد. ریمون آرون «انقلاب روسیه» را «افیون روشنفکران» می خواند. اما ایده ی کمونیسم قدمتی دست کم دو هزار ساله دارد. در آموزههای افلاطون درباره ی جامعه ی سالم و آرمانی می شود نشان اش را دید، در رؤیاهای آریستوفان درباره ی دورانی که می شود نشان اش را دید، در رؤیاهای آریستوفان درباره ی دورانی که توماسو کامپانلا ... بعدتر، سن سیمون، فوریه، و رابرت اوون. چیزی در روح روسها هست که وادارشان می کند به آزمونِ به واقعیت در آوردن رؤیاها تن دهند.

بیست سال پیش، با «امپراتوری سرخ» شوروی، با اشک و نفرین، وداع کردیم. حال می توانیم با آرامش بیشتر به آن گذشته، به عنوان تجربهای تاریخی، نگاه کنیم. چنین کاری اهمیت دارد، چون بحثها دربارهی سوسیالیسم به کلی فروکش نکردهاند. نسل جدید با تصویر متفاوتی از دنیا بزرگ شده، اما جوانها دوباره به خواندن مارکس و لنین رو آوردهاند. در شهرهای کوچک روسیه موزههای جدیدی برای استالین ساختهاند، و یادمانهای جدیدی برای بزرگداشتِ او بر افراشتهاند. «امپراتوری سرخ» به باد رفته، اما «انسان سرخ»، انسان اشتراکی، میماند. دوام می آورد.

یدر من این اواخر درگذشت. تا آخر عمر به کمونیسم باور داشت. کارت عضویتاش در حزب را نگه داشته بود. نمیتوانم خودم را به استفاده از صفت «سووک» (sovok) – عنوان تحقیرآمیزی که برای ذهنیت شوروبایی به کار میبرند، متقاعد کنم چون در این صورت باید آن را در مورد پدرم، نزدیکان خودم، و دوستانام هم به کار ببرم. اما همه یک خاستگاه دارند: سوسیالیسم. آرمانخواهان فراوانی بین آنها هستند: رمانتیکها. امروزه گاهی آنها را «رمانتیکهای بردهمنش» میخوانند. بردگان آرمانشهر، اوتوبیا. فکر میکنم همهی آنها میتوانستند زندگیهای متفاوتی داشته باشند، اما زندگی شوروبایی را انتخاب کردند. چرا؟ مدتها به دنبال جواب این سؤال گشتهام – سرتاسر کشور پهناوری را زبر یا گذاشتهام که زمانی «اتحاد جماهیر شوروی» خوانده مىشد، و هزاران نوار ضبط كردهام. جواب سوسياليسم بود، و خيلى ساده این زندگی ما بود. من سرگذشت سوسیالیسم «داخلی» و «خانگی» را، جزء به جزء، گردآوری کردهام. سرگذشت اثراتی را که این سوسیالیسم بر روح بشر گذاشت. مجذوب آن فضای کوچکی شدم که «انسان»اش میخوانیم، یک فرد. در واقع، همهچیز همینجا در همین «فرد» اتفاق ميافتد.

درست بعد از جنگ (جهانی دوم)، تئودور آدورنو، در بهت و هراس، نوشت: «شعر سرودن بعد از آشویتس وحشی گری است.» آموزگار من، آلِس آداموویچ، که امروز اسماش را با امتنان به زبان می آورم، احساس می کرد که شعر گفتن دربارهی کابوسهای قرن بیستم اهانت به مقدسات است. هیچچیزی نمی توان خلق کرد. باید حقیقت را چنان که هست عرضه کرد. به یک «ابر-ادبیات» نیاز داریم. شاهدان باید

سخن بگویند. کلام نیچه به ذهنام میآید: هیچ هنرمندی نمیتواند واقعیت را تاب بیاورد. نمیتواند آن را از جا تکان دهد.

همیشه درگیر این نکته بودهام که، حقیقت در یک دل و یک ذهن جا نمی گیرد، حقیقت به نوعی پراکنده و یاره یاره است. حقیقتهای فراوانی وجود دارند، حقیقتها متنوع اند، و در جهان پخش و پراکنده میشوند. داستایفسکی به ما آموخت که انسان دربارهی خود چیزهایی بسیار بیش از آن میداند که در ادبیات ثبت شده است. پس، من چه باید بکنم؟ من سرگذشت روزمرهی احساسات، افکار، و کلمات را ثبت می کردم. زندگی زمانهی خودم را ثبت می کردم. به سرگذشت روح و روان علاقهمند بودم. زندگانی روزمرهی روح و روان، آن چیزها که تصویر بزرگ تاریخ عموماً ندیده می گیرد، یا خوار می شمارد. من به تاریخ گمشده می پردازم. اغلب، و حتی حالا، می شنوم که می گویند کاری که مي كنم ادبيات نيست، ثبت اسناد است. امروزه، ادبيات چيست؟ چه كسى مىتواند به اين سؤال جواب دهد؟ ما پرشتابتر از هر زمان دیگری زندگی میکنیم. محتوا از فرم جدا میشود. آن را متلاشی و متحول می کند. هرچیزی مرزهای خودش را پشت سر می گذارد: موسیقی، نقاشی حتی کلمه ها در سندها از مرزهای مستندات در می گذرند. مرزی بین واقعیت و خلاقیت وجود ندارد، و یکی به دیگری راه میبرد. شاهدان بی طرف نیستند. با تعریف کردن یک ماجرا، انسانها آفرینشگری می کنند، با زمان دست و پنجه نرم می کنند، همچنان که پیکرتراشی با مرمر. هم هنربیشه میشوند هم خالق.

من به آدمهای کوچک علاقه دارم. آدمهای کوچکِ بزرگ، به تعبیر خودم، چون رنج و مشقت، آدمها را بزرگ می کند. در کتابهای من،

این آدمها سرگذشتهای کوچک خودشان را می گویند، و تاریخ کلان هم به موازات آن گفته می شود. ما فرصت آن را نداشتهایم که بفهمیم چه بر سر ما آمده، و هنوز می آید؛ واقعاً نیاز داریم که از اینها حرف بزنیم. پیش از همه، باید اقلاً آنچه را که اتفاق افتاده شرح بدهیم. از این کار هراس داریم، دلمان نمی خواهد با گذشته ی خودمان رودررو شویم. در تسخیر شدگان داستایفسکی، شاتوف در آغاز گفت و گوی شان به استاورگین می گوید: «ما دو موجودی هستیم که در بی کران به هم برخورده ایم ... برای آخرین بار در دنیا. پس این لحن را کنار بگذار و مثل یک انسان حرف بزن. دست کم یک بار، با صدای یک انسان حرف بزن.»

گفتوشنود من با شخصیتهای اصلی کتابهای ام کم و بیش به همین شیوه آغاز می شود. آدمها البته از دوران خودشان حرف می زنند، نمی توانند در خلاً حرف بزنند. اما راه یافتن به روح و روان انسان آسان نیست، راهی است که تلویزیون و روزنامهها، و خرافات قرن، با تعصبها و تقلبها آن را ناهموار کرده اند. در این جا مایل ام صفحاتی از دفتر خاطرات ام را بخوانم، تا نشان دهم آن دوران چگونه گذشت ... چگونه آن ایده مرد ... چگونه این راه را دنبال کردم ...

#### 191-1910

دارم کتابی درباره ی جنگ می نویسم ... چرا درباره ی جنگ؟ چون ما اهل جنگ ایم – همیشه یا در حال جنگیدن بوده ایم و یا در حال آماده شدن برای جنگ. دقیق تر که نگاه کنیم، همه ی افکار ما حول محور جنگ است. در خانه، در خیابان. به همین خاطر است که جان آدم در این

مملکت این قدر ارزان است. همهچیز در «دوران جنگ» خلاصه می شود.

با شک و تردید شروع کردم. یک کتاب دیگر درباره ی جنگ جهانی دوم ... به چه درد می خورد؟ در یکی از سفرها، با زنی آشنا شدم که در دوران جنگ پزشک بوده. ماجرایی برای ام تعریف کرد. زمستان، از روی دریاچه ی لادوگا می گذشتند، که دشمن متوجه تحرکاتی می شود و شروع به تیراندازی می کند. اسبها و آدمها روی یخها می افتند. ماجرا شب اتفاق افتاده بود. زن یک نفر را که فکر می کرده زخمی شده می گیرد و با خودش به کناره ی دریاچه می کشاند. به من گفت: «با خودم می کشیدم اش، خیس و لخت بود، فکر کردم لباسهای اش پاره شده اند.» کنار دریاچه که می رسد، متوجه می شود یک سگماهی درشت زخمی را با خودش کشیده بوده. و ذهن اش درگیر رشته ی هولناکی از اتفاقات شرم آور می شود: آدمها دارند زجر می کشند، اما حیوانها، پرنده ها، ماهی: آنها چه کار می کردند؟

در سفر دیگری، داستان پزشکی را شنیدم که در یگان سوارهنظام خدمت کرده بود. در جریان یکی از نبردها، یک سریاز زخمی را با خودش به یک جانپناه می برد، و آنجا تازه متوجه می شود که سریاز آلمانی است. پای اش شکسته بوده و خونریزی داشته. به هر حال، دشمن بود. زن چه کار باید می کرد؟ رفقای خودش آن بیرون در حال مردن بودند! با این حال، زن پای سریاز آلمانی را پانسمان می کند، و دوباره بیرون می خزد. یک سریاز روس را که از هوش رفته بوده با خودش به جانپناه می آورد. سریاز روس که به هوش می آید، می خواهد سریاز آلمانی را بکشد، و سریاز آلمانی که به هوش می آید، مسلسلی دستاش می گیرد و می خواهد سریاز آلمانی که به هوش می آید، مسلسلی دستاش می گیرد و می خواهد سریاز

روس را بکشد. زن این طور به خاطر می آورد: «اول به این یکی و بعداً به آن یکی سیلی زدم. پاهای همهمان غرق خون بود. خون همه با هم مخلوط شده بود.»

این جنگی بود که من هیچوقت دریارهاش نشنیده بودم. جنگ یک زن. این ربطی به قهرمانان نداشت. دربارهی عدهای از آدمها نبود که قهرمانانه عدهی دیگری از آدمها را میکشند. یک سوگواری مرسوم زنانه را به خاطر می آورم: «جنگ که تمام شد، در میدان نبرد راه می روی. آدمها به یشت، روی خاک افتادهاند ... همه جوان، و بسیار زیبا. آنجا افتادهاند، و چشمهایشان به آسمان خیره مانده. برای همهی آنها، از هردو طرف، غصهدار میشوی.» همین دیدگاه «برای همهی آنها، از هردو طرف» بود که به من الهام داد کتابام را دریارهی چه باید بنویسم: جنگ چیزی بیش از کشت و کشتار نیست. این تصویری است که از جنگ در خاطرات زنان ثبت می شود. این آدم الان داشت لبخند میزد و سیگار می کشید – و حالا دیگر نیست. زنها بیشتر از هرچیزی از «نایدید شدن» حرف میزدند، از این که چهطور در جربان جنگ همهچیز میتواند هیچچیز شود. هم وجود انسانها، هم زمانهی آنها. بله، جوانهای هفده هجده ساله داوطلبانه عازم جبههها شده بودند، اما نمی خواستند آدم بکشند. و با این حال، آماده ی جان سیردن بودند. مردن برای وطن. و مردن برای استالین – این کلمهها را نمی شود از تاریخ زدود.

کتاب من تا دو سال بعد، تا پیش از پروسترویکا و گوریاچف، منتشر نشد. مأمور سانسور برای من نطق کرد: «با خواندن کتاب شما، دیگر هیچکس به جنگ نخواهد رفت. جنگی که شما نوشتهاید هولناک

است. چرا هیچ قهرمانی در این جنگ نیست؟» من به دنبال قهرمانها نبودم. من تاریخ را از لابهلای داستانها و ماجراهای شاهدان و مشارکتکنندگانی مینوشتم که کسی توجهی به آنها نداشت. هیچکس هیچوقت چیزی از آنها نپرسیده بود. آدمها چه فکر می کنند؟ ما واقعاً نمیدانیم آدمها دربارهی افکار درخشان و ایدههای بزرگ چه فکر می کنند. بلافاصله بعد از جنگ، یک نفر ماجرای یک جنگ را برای شما تعریف می کند، و چند دهه بعد، آن جنگ جنگِ دیگری است. چیزی در وجود آن آدم دگرگون می شود، چون سراسر زندگیاش را در آینهی خاطرات شمی بیند. همهی هستی خودش را. آن همه سال را چه طور سر کرده، چهها خوانده، چهها دیده، با چه آدمهایی آشنا شده. و حالا به چه باور دارد. و آخر این که، شاد و خوش بخت است یا نه. سندها هم موجودات زنده اند – همان طور که ما تغییر می کنیم، آنها هم تغییر می کنید.

من کاملاً متقاعد شدهام که دیگر هرگز زنان جوانی مانند دختران دوران جنگ در سال ۱۹٤۱ نخواهیم دید. سال ۱۹٤۱ نقطهی اوج ایده ی «سرخ» بود، اوجی حتی بلندتر از دوران انقلاب اکتبر و زمان لنین. «پیروزی» آنها هنوز «گولاگ» را در محاق میبرد. من این زنان را از دل و جان دوست دارم. اما با آنها نمیتوانید دربارهی استالین حرف بزنید، یا دربارهی این واقعیت که بعد از جنگ، جسورترین و بیپرواترین پیروزان را دسته دسته سوار بر قطارها یک راست به سیبری فرستادند. پیروزان را دسته در نمان جنگ بود که آزاد بودیم. در خط مقدم جبهه.» میگوید: «تنها در زمان جنگ بود که آزاد بودیم. در خط مقدم جبهه.» رنج سرمایهی ما است، رنجها ذخایر طبیعی ما هستند. نه نفت و گاز بلکه رنج. این تنها چیزی است که ما همیشه قادر به فرآوری آن ایم.

همیشه دنبال جواب این سؤال بودهام: چرا رنج ما به آزادی مبدل نمیشود؟ این همه رنج به راستی بی حاصل است؟ حق با چادایف بود: روسیه کشوری بدون حافظه است، فضای فراموشی تام و تمام، ذهنیتی که هیچ آشنایی با نقادی و درخودنگری ندارد. و در همین حال، کتابهای درخشان را زیر پاها تل انبار کردهایم.

#### 1919

در کابل هستم. دیگر نمیخواهم دربارهی جنگ بنویسم. اما اینجا در دل یک جنگ واقعی ام. روزنامهی پراودا میگوید: «ما به برادران افغانمان کمک میکنیم تا سوسیالیسم را بنا کنند.» جنگ آورها و جنگافزارها همهجا هستند. دوران جنگ.

دیروز مرا به جبهه نبردند. «در هتل بمانید، خانم جوان. بعداً به درخواست شما پاسخ می دهیم.» در هتل نشستهام، دارم فکر می کنم: خرده گرفتن به شهامت آدمها و خطرهایی که به جان می خرند به نوعی غیراخلاقی است. دو هفته می شود که این جا هستم، و نمی توانم این فکر را از ذهنام دور کنم که جنگ محصول سرشت مردانه است، سرشتی که درک درستی از آن ندارم. اما اسباب و آلات رایج جنگها بزرگ و باشکوه اند. به این کشف شخصی رسیدم که جنگافزارها زیبا هستند: مسلسلها، مینها، تانکها. انسان وقت زیادی صرف ساخت بهترین افزارها برای کشتن دیگر انسانها کرده. جدال ابدی بین حقیقت و ریبایی. یک مین ایتالیایی نو نشانام دادند، و واکنش من «زنانه» بود: «زیبا است. زیبا نیست؟» به دقت و با اصطلاحات نظامی برای ام توضیح دادند: اگر کسی روی این مین بپرد یا پای اش را این طوری روی تن بگذارد ... در این زاویه ی خاص ... چیزی جز یک مشت گوشت از

او نمیماند. آدمها اینجا از چیزهای غیرعادی طوری حرف میزنند که انگار چیزهایی عادی، و محتوم و مسلم، اند. خب، میدانید، جنگ است دیگر ... هیچکس از دیدن این تصویرها به خشم نمی آید – مثلاً، تصویر مردی که روی زمین افتاده و نه تقدیر و طبیعت، بلکه یک انسان دیگر او را کشته است.

شاهد بارگیری یک «لالهی سیاه» بودم (هواپیمایی که کشتهها را در تابوتهای برنجی به خانه بر می گرداند). به اغلب مردهها یونیفورمهای نظامی قدیمی دههی چهل پوشاندهاند، با شلوارهای چسبان؛ گاهی همینها هم به تعداد کافی نیست. سریازها با هم حرف می زدند: «همین الان چند تای دیگر تحویل سردخانه دادند. بوی لاشهی گراز می آید.» قصد دارم دربارهی اینها بنویسم. می ترسم هیچ کس در خانه حرفهای مرا باور نکند. روزنامهها فقط از راههای دوستی بین دو کشور می نویسند که سریازان شوروی هموار کردهاند.

با آنها حرف میزنم. خیلیهای شان داوطلبانه آمدهاند. دعوت شان کرده بودند که بیایند. متوجه می شوم اکثراً از خانوادههای تحصیل کرده اند، روشنفکران – معلمها، دکترها، کتاب دارها – خلاصه، آدمهای اهل کتاب. صادقانه در رؤیای آن بودند که به افغانها برای بنا کردن سوسیالیسم کمک کنند. حالا به خودشان می خندند. جایی در فرودگاه را نشانام دادند که صدها تابوت برنجی به شکل اسرارآمیزی زیر نور آفتاب می درخشیدند. افسر همراه ام نتوانست جلوی خودش را بگیرد: «که می داند؟ ... شاید تابوت من هم آن جا باشد ... مرا هم می تپانند توی آن تابوت ... این جا برای چه دارم می جنگم؟» از حرفهای خودش هراسان شد، بلافاصله گفت: «این ها را یادداشت نکنید.»

شب، خواب مردهها را میبینم، همه چهرههای بهتزدهای دارند: چه میگویی؟ منظورت این است که مراکشتهاند؟ من واقعاً کشته شدهام؟

با عدهای از پرستارها، با ماشین به یک بیمارستان مخصوص غیرنظامیان افغان رفتم – برای بچهها هدیه میبردیم. اسباببازی، شیرینی، کلوچه. من پنج تایی «تدی بیر» با خودم برده بودم. به بیمارستان رسیدیم، یک پادگان بی در و پیکر. هیچکس چیزی بیشتر از یک پتو برای بستری شدن نداشت. یک زن جوان افغان پیش من آمد، بچهای به بغل گرفته بود. میخواست چیزی بگوید – این ده ساله تقریباً همه این جا یاد گرفته اند که چند کلمهای روسی حرف بزنند. یک همه این جا یاد گرفتهاند که چند کلمهای روسی حرف بزنند. یک پرسیدم: «چرا با دندان؟» زن پتو را از روی بدن نحیف بچه کنار زد: هردو دست پسرک قطع شده بود. «بمباران روسهای شما بود.» داشتم روی زمین میافتادم، یک نفر مرا گرفت.

دیدم که راکتهای «گراد» ما چهطور روستاها را شخم زدهاند. یک قبرستان افغانها را دیدم، که وسعتاش تقریباً به اندازهی یکی از همان روستاها بود. جایی وسط قبرستان، یک زن افغان داشت داد میزد. یاد ضجههای مادری در روستایی نزدیک مینسک افتادم، وقتی یک تابوت برنجی به خانهاش می آوردند. فریاد انسان یا حیوان نبود ... شبیه همان صداهایی بود که در قبرستان کابل شنیده بودم ...

باید اقرار کنم که رهایی من [از کمونیسم] یکباره نبود. با دور و بریهای ام صادق بودم، و آنها هم به من اعتماد داشتند. هریک از ما

راه خاص خودش به سوی آزادی را دارد. قبل از دیدن افغانستان، به «سوسیالیسم با چهرهی انسانی» اعتقاد داشتم. از افغانستان که برگشتم، از تمام توهمات آزاد شده بودم. پدرم را که دیدم، گفتم: «مرا میبخشید. شما طوری تربیتام کردید که به آرمانهای کمونیستی اعتقاد داشته باشم، اما دیدن آن جوانها، همان نونهالان شوروی، مثل همان بچهمدرسهایهایی که شما و مامان به آنها درس میدادید (پدر و مادرم معلم مدرسهی روستا بودند)، دیدن آنها در حال کشتن آدمهایی که نمی شناسند، در یک کشور دیگر، برای من بس بود تا همهی حرفهای شما را به باد بدهد. ما قاتل ایم، بابا، می فهمید؟» پدرم به گریه افتاد.

آدمهای زیادی از افغانستان برگشتند در حالی که [از کمونیسم] رهایی یافته بودند. اما نمونههای دیگری هم هستند. جوانی مثل خودم در افغانستان سرم داد کشید که: «تو زنی، از جنگ چه میدانی؟ فکر می کنی آدمها در جنگ مرگ باشکوهی دارند، مثل کتابها و فیلمها؟ دیروز دوست من کشته شد، گلولهای به سرش خورد، ده متر همین طور می دوید، می خواست نگذارد مغزش بیرون بریزد ...» هفت سال بعد، همان آدم بازرگان موفقی شد، که عاشق داستان گفتن دربارهی افغانستان است. به من زنگ زد و گفت: «این کتابهای تو به چه دردی می خورند؟ زیادی ترسناک اند.» آدم دیگری شده بود، دیگر آن مرد جوانی نبود که بین مرگ و زندگی دیده بودماش، آدمی که نمی خواست در بیست سالگی بمبرد ...

از خودم می پرسم چه جور کتابی می خواهم درباره ی جنگ بنویسم. دوست دارم کتابی بنویسم درباره ی آدمی که تیراندازی نمی کند،

نمی تواند به انسان دیگری شلیک کند، اصلاً از فکر جنگ عذاب می کشد. کجا است این آدم؟ به او بر نخوردهام.

#### 199 -- 1997

ادبیات روسی از این نظر جالب توجه است که تنها ادبیاتی است که داستانِ آزمونی به اجرا گذاشته شده در یک کشور پهناور را بازگو می کند. اغلب از من می پرسند: چرا همیشه درباره ی تراژدی ها می نویسی؟ چون ما در چنین وضعیتی زندگی می کنیم. حالا در کشورهای مختلفی زندگی می کنیم، اما «سرخها» همه جا هستند. همه حاصل یک نوع زندگی اند، و خاطرات یکسانی دارند.

تا مدتها در برابر وسوسه ی نوشتن درباره ی چرنوبیل مقاومت می کردم. نمی دانستم چه طور باید بنویسم، از چه ابزاری استفاده کنم، چه رویکردی به موضوع داشته باشم. دنیا تقریباً هیچوقت هیچچیزی درباره ی کشور کوچک من، پرتافتاده در کنج اروپا، نشنیده بود، و حالا اسماش همه جا بر سر زبانها بود. ما، بلاروسی ها، اهالی چرنوبیل شده بودیم. اولین مواجهه با ناشناخته. حالا روشن شده بود: علاوه بر چالشهای کمونیستی، قومی، و به تازگی مذهبی، چالشهای جهانی تر و هولناک تری فراروی ما هستند، هرچند که همین حالا به دید نمی آیند. دیری نگذشت که بعد از چرنوبیل، فضای دیگری شکل گرفت ...

به خاطر دارم راننده ی تاکسی پیری از سر استیصال بد و بی راه می گفت، که کبوتری به شیشه ی جلوی ماشین خورد: «هرروز، دو سه تا پرنده روی ماشین می افتند. اما روزنامه ها می گویند وضعیت تحت کنترل است.»

برگها را در پارکهای شهر دسته دسته کردند، و بیرون شهر بردند، و سوزاندند. زمینهای آلوده را قطعه قطعه کردند، و آنها را هم سوزاندند – خاک را در دل خاک دفن کردند. هیزمها را خاک کردند، و علفها را. همه یک جور جنونزده بودند. یک زنبوردار پیر به من گفت: «آن روز صبح رفته بودم توی باغ، چیزی گم شده بود، یک صدای آشنا. دیگر زنبوری آن دور و بر نبود. صدای یک زنبور را هم نمیشنیدم. حتى يک زنبور! چه؟ چه اتفاقي دارد ميافتد؟ روز بعد هم زنبوري آنجا یر نمیزد، روز بعدش هم ... بعد گفتند که سانحهای در نیروگاه اتمی اتفاق افتاده – خیلی از ما دور نبود. با این حال، تا مدتها هیچچیزی دربارهاش نمیدانستیم. زنبورها میدانستند، و ما نمیدانستیم.» همهی اطلاعاتی که دربارهی چرنوبیل در روزنامهها منتشر می شد به زیان نظامی بود: انفجار، قهرمانان، سریازان، تخلیهی افراد ... کاگب در محل حادثه حاضر بود. دنبال جاسوسها و خرابکارها میگشتند. شایعاتی یخش شده بود مبنی بر این که سانحه نقشهی سرویسهای جاسوسی غربی بوده تا به اردوگاه سوسیالیستی ضریه بزنند. تجهیزات نظامی به سمت چرنوبیل سرازیر شد، و سربازان در راه بودند. مثل همیشه، نظام طوری برخورد می کرد که انگار دوران جنگ است، اما در این دنیای نو، یک سرباز با مسلسل براق نو فقط یک فیگور تراژیک بود. تنها کاری که از او ساخته بود جذب كردن حجم بالايي از تشعشعات، و مردن وقت برگشتن به خانه بود.

پیش چشمام، آدمهای پیش از چرنوبیل آدمهای چرنوبیلی شدند. تشعشعات را نمی شد دید، نمی شد لمس کرد، نمی شد بو کشید ... دنیای اطراف من هم آشنا بود و هم ناآشنا. به محل سانحه سفر کردم، و به محض ورودم گفتند: گل نچین، روی چمنا نشین، از آب چاه ننوش ... مرگ همه جا پنهان شده، اما حالا مرگ دیگری در کار بود. نقاب تازهای به صورت زده بود. شکل و شمایل ناآشنایی داشت. مسن ترهایی که سالهای جنگ را تجربه کرده بودند دوباره از محل تخیله می شدند. به آسمان نگاه می کردند: «آفتاب دارد می درخشد ... نه دودی هست و نه گازی. هیچ کس تیراندازی نمی کند. چه طور ممکن است جنگ شده باشد؟ و ما دوباره باید راهی پناهگاه ها شویم.»

صبحها همه روزنامهها را میقاپیدند، تشنهی اخبار تازه بودند، و بعد سرخورده روزنامهها را کنار میانداختند. هیچ جاسوسی پیدا نکرده بودند. هیچ کس از دشمنان خلق نمینوشت. دنیای بدون جاسوسها و دشمنان خلق هم دنیای ناآشنایی بود. این آغاز یک اتفاق تازه بود. به دنبال ماجرای افغانستان، چرنوبیل هم اسباب رهایی ما شد.

برای من، دنیا پاره پاره بود؛ اما داخل آن منطقه، دیگر احساس نمی کردم بلاروسی، روسی، یا اوکراینی ام، بلکه نماینده ی یک گونه ی بیولوژیک بودم که احتمال داشت نسلاش منقرض شود. دو فاجعه با هم مصادف شده بودند: در حوزه ی اجتماعی، آتلانتیس سوسیالیستی در حال غرق شدن بود؛ و در عالم هستی، چرنوبیل رخ داده بود. فروپاشی امپراتوری همه را مضطرب کرده بود. مردم نگران زندگی روزمرهشان بودند. چهطور و با چه پولی خرید کنیم؟ چهطور دوام بیاوریم؟ به چه چیزی اعتقاد داشته باشیم؟ این بار زیر کدام پرچم جمع شویم؟ یا باید یاد بگیریم بدون ایدههای بزرگ زندگی کنیم؟ این سؤال آخر هم ناآشنا بود، چون هیچ کس هیچوقت به این شکل و شیوه زندگی نکرده بود. صدها سؤال پیش روی انسان «سرخ» بود، و او با خودش نکرده بود. صدها سؤال پیش روی انسان «سرخ» بود، و او با خودش

تنها مانده بود. هرگز آن اندازه تنها نبود که در آن روزهای اول آزادی. دور و برم پر از آدمهای مبهوت بود. به صدای آنها گوش می دادم ...

دفتر خاطرات ام را میبندم ...

بعد از فروپاشی امپراتوری، چه بر سر ما آمد؟ پیشتر، دنیا دوپاره شده بود: جلادان و قربانیان بودند – گولاگ بود؛ برادران و خواهران بودند – جنگ بود؛ و آدمهای دارای حق رأی بودند – که به فنآوری و دنیای معاصر تعلق داشتند. دنیای ما هم دوپاره شده بود: آنها که به زندان میافتادند و آنها که به زندان میانداختند؛ حالا دودستگی بین اسلاودوستان و غربگرایان است، بین «فاشیستها – خائنها» و میهن پرستها. و آنها که قدرت خرید دارند و آنها که ندارند. به نظرم، این دودستگی آخر بیرحمانه ترین مصیبت در جمع مصایی بود که بعد از سوسیالیسم اتفاق افتاد، چون تا چندی پیش همه با هم برابر بودند. انسان «سرخ» یارای آن را نداشت که به قلمرو آزادی پا بگذارد، همان آزادی که دور میز آشپزخانه رؤیای آن را در سر داشت. روسیه را بدون او قسمت کرده بودند، و هیچ سهمی به او نرسیده بود. تحقیرشده بود و به تاراج رفته. پرخاشگر، خطرناک.

اینها بخشی از نظراتی است که در سفرهای ام به گوشه و کنار روسیه می شنیدم ...

«مدرنسازی اینجا فقط در مورد شاراشکاها، اردوگاههایی که برای زندانی کردن دانشمندها ساختهاند، و جوخههای مرگ اتفاق میافتد.»

«روسها واقعاً نمیخواهند ثروتمند شوند، اصلاً از ثروتمند شدن میترسند. یک روس چه میخواهد؟ فقط یک چیز: این که هیچکس دیگر هم ثروتمند نشود. »

«هیچ آدم باصداقتی اینجا وجود ندارد، اما مقدسمآب هست.» «هیچ نسلی را نخواهی دید که تازیانه نخورده باشد؛ روسها آزادی را درک نمیکنند، به قزاق و شلاق نیاز دارند.»

«مهمترین کلمهها در زبان روسی این دو کلمه اند: جنگ و زندان. دزدی می کنی، و خوش می گذرانی، و به زندان می افتی ... می آیی بیرون، و دوباره سر و کارت به زندان می افتد ...»

«زندگی روسی باید تباه و تحقیرآمیز باشد. آن وقت روح آدم اعتلا پیدا می کند، می فهمد به این دنیا تعلق ندارد ... هرچه اوضاع کثیفتر و خونبارتر باشد، روح آدم بیشتر پر و بال می گیرد ...»

«هیچکس توان یک انقلاب تازه، یا یک دیوانگی دیگر، را ندارد. همهچیز بیروح است. روسها به آن نوع افکاری نیاز دارند که لرزه بر اندام آدم بیندازد ...»

«برای همین، زندگی ما رفت وآمدی بین دیوانه خانه و سریاز خانه است. کمونیسم نمرد، آن لاشه هنوز زنده است.»

میخواهم به مسئولیت خودم اظهار نظر کنم که، ما فرصتی را که در دههی ۱۹۹۰ به دست آمده بود از دست دادیم. پرسشی پیش روی ما بود: چگونه کشوری باید داشته باشیم؟ یک کشور قوی، یا کشور شایستهای که مردماش بتوانند در آن شرافت مندانه زندگی کنند؟ ما گزینهی اول را انتخاب کردیم: یک کشور قوی. حالا بار دیگر در دوران قدرت زندگی می کنیم. روسها با اوکراینیها می جنگند. با برادرشان. پدر

من بلاروسی است، مادرم اوکراینی. خیلیها همین وضعیت را دارند. هواپیماهای روسی سوریه را بمباران میکنند ...

دورانی آکنده از امید جایاش را به دوران هراس داده؛ زمان معکوس شده، رو به عقب بر می گردد. زمانی که حالا در آن زندگی می کنیم زمانی قبلاً تجربه شده است ...

گاهی شک می کنم که کارم با تاریخ انسان «سرخ» به آخر رسیده باشد ...

من سه میهن دارم: سرزمین بلاروسیام، زادگاه پدرم، جایی که همهی عمرم زندگی کردهام؛ اوکراین، زادگاه مادرم، جایی که به دنیا آمدم؛ و فرهنگ درخشان روسیه، که خودم را بدون آن نمی توانم تصور کنم. هرسه برای ام بسیار عزیز اند. اما در چنین روز و چنین روزگاری دشوار می شود از عشق حرف زد.



رواندا

یکی از سریازان جبهه ی میهن پرستی رواندا (RPF) در حال حرکت به سوی منطقه ی گیکورو، ۱۹۹۴.

**عکاس:** جک پیکونه

## هویت و جنگ: به سوی آیندهای متفاوت<sup>۱</sup> پیام اخوان

برگردان: نیما پناهنده

در ماه مارس ۱۹۹۶، برای نخستین بار دِراژِن اِردِموویچ را دیدم. این دیدار درک من از هویت و جنگ را عمیقاً شکل داد.

اردموویچ یکی از سریازان ارتش صربهای بوسنی بود. چند ماه پیش از آن، در ۱۶ ژوئیهی ۱۹۹۵، تیپی که او در آن عضویت داشت در کشتار ۱۲۰۰ شهروند غیرنظامی در نزدیکی شهر سِریرِنیتسا شرکت کرده بود. تنها "جرم" قربانیان این بود که مسلمان بودند. شرِ مهیبِ "پاکسازی قومی" چنین شری بود.

مردان و پسرانِ، بعضاً ۱۴ ساله، را با اتوبوسها می آوردند، چشمبسته، در حالی که دستهایشان را هم از پشت بسته بودند. آنان را دسته دسته تیرباران می کردند، و اجساد بی جانشان را با بولدوزر در گورهای

۱. آنچه میخوانید برگردان اثر زیر است:

Payam Akhavan, 'Identity and War: Towards a Different Future', Huffington Post, 04/01/2016

دستهجمعی میریختند. تا همین امروز، مادران داغدار سِرِیرِنیتسا دنبال بقایای کودکان گمشدهی خود می گردند.

مسئولیت بازپرسی و محاکمه ی اِردِموویچ در دادگاه جنایات جنگی سازمان ملل را به من واگذار کرده بودند. من وکیل جوان و آرمانگرایی در دهه ی سوم زندگی بودم، و آمده بودم تا شاهد اجرای عدالت باشم. اما تصورم از این پرونده ی تاریخی چیز دیگری بود. هنگامی که در دادگاه در برابر متهم قرار گرفتم، به جای این که احساس پیروزی اخلاقی یا خشم به جا داشته باشم، نسبت به او احساس تأسف داشتم. او هم در دهه ی سوم زندگی اش بود، یک کُرُوات که با یک صرب ازدواج کرده بود، و پدر جوان یک کودک نوباوه شده بود.

در جنگ قومی مهیبی که در بوسنی درگرفت، اِردِموویچ به آن نیمهای از جمعیت تعلق داشت که حاصل وصلتهای مختلط بودند. وقتی جنگسالاران یوگسلاوی به علت قدرتطلبی شومشان خشونت و نفرت قومی را دامن زدند و کشور را چندپاره کردند، امثال اِردِموویچ در موقعیت بسیار دشواری قرار گرفتند. اِردِموویچ با چشمهای گریان در دادگاه این طور شهادت داد: "نمیتوانستم سرپیچی کنم. اگر سرپیچی میکردم، خودم را میکشتند".

اردِموویچ در ادامه گفت: "برای خودم متأسف نیستم. برای همسر و پسرم متأسفم، برای همهی آن قربانیان ... فارغ از قومیتشان. من هم دوستان خوب زیادی را از دست دادهام. ما طرفدار جنگ نبودیم، اما گزینهی دیگری وجود نداشت. جنگ شد و هیچ راهی برای خلاصی از آن وجود نداشت".

آن روزها، رهبران و سیاستگذاران مجذوب نظریهی ساموئل هانتینگتُن دربارهی به اصطلاح "برخورد تمدنها" شده بودند. اما در برجهای عاج یا در سرسراهای قدرت، معدودی به خود زحمت داده

بودند تا با افرادی مثل اِردِموویچ در خیابانهای شهر چندقومیتی سارایوو حرف بزنند.

این تقسیم واقعیت به دو قطب خیر و شر ناشی از آن بود که بوسنی را "خط گسل" بین امپراتوری هابسبورگ و امپراتوری عثمانی میدانستند، و در نتیجه گمان میکردند که این منطقه محکوم به تکرار جنگهای گذشته است. این نوعی تصور انتزاعی بدبینانه و سادهانگارانه بود، خط تفارق جدیدی برای بشریت، که ساختگی بودن جنگها را نادیده می گرفت. این دیدگاه اهریمنان تازه به تصور درآمدهای را، در جستوجوی کسب هویت در میان آشوبهای دنیای پس از جنگ سرد، به تصویر میکشید. یقین در میانه آشوبهای دنیای پس از جنگ سرد، به تصویر حتمی متقابل" در نتیجهی جنگ هستهای، دنیا را در صلح و آرامش ختمی متقابل" در نتیجهی جنگ هستهای، دنیا را در صلح و آرامش نگه داشته بود. در عوض، رقابت ابرقدرتها در دنیای پیرامونی، از طریق جنگهای نیابتی در جنوب، و به هزینهی دیگر ملتها، همان قربانیان بینوای نسل کشیهای اکنون فراموششده، برگزار می شد.

امروز که شاهد پاره پاره شدن دنیای پس از یازده سپتامبر و گسترش جنگها و افراطگرایی خشونتباریم، در حالی که "برخورد تمدنها" که زمانی به بوسنی محدود میشد به عقیده ی بسیاری چشمانداز آینده ی ما شده، از هویت و جنگ در پنجاه سال آینده چه تصوری میتوان داشت؟

به نظر من، دنیا در حال حرکت به سوی دو قطب متضاد است. از یک سو، شاهد گسترش تباهی آور ایدئولوژیها و هویتهای تفرقهافکن، افراطی گرایی خشونتبار و جنگهایی هستیم که نه تنها سرزمینهای دور بلکه هویت ملی، رفاه، و امنیت ما را هم به مخاطره می اندازند. از سوی دیگر، با نیروهای عظیم جهانی شدنی روبروییم که مرزبندیها و مفروضات تاکنون محترم و مقدس را متزلزل کرده و به پیدایش درک

مشترکی از بشریت و هویت یاری میرسانند. این دو روند همزمان (یکی روند اضمحلال و دیگری روند اختلاط، یکی روند ویرانگری و دیگری روند سازندگی)، این دو نیروی متضاد، خط تفارق معاصر ما به شمار میروند، خطی که نه بین تمدنها بلکه بین گذشته و آینده کشیده می شود.

حتی میتوان گفت که رابطهای دیالکتیکی بین این دو برقرار است. در حالی که جهانبینیهای تفرقهافکن قدیمی در زیر فشار جهانی شدن فرو میپاشند، سنگرگیری دوباره در پشت راهورسمها و روالهای تفرقهافکنِ مرسوم، جذابیت روزافزونی مییابد، هرچند که این رویه هم در نهایت بی شمر خواهد بود.

البته، اکنون دهکده ی جهانی در مرحله ی پسا-رمانتیکِ خود قرار دارد. حال، دریافتهایم که فراتر از احساسات جهانوطنانه ی خوشایندمان، دهکده ی جهانی شاهد گسترش مصرفگرایی افسارگسیخته، آلوده سازی کره ی زمین، توانگر شدن عده ای اندک به هزینه ی اکثریت، نابود ی تدریجی ارتباطات اصیل انسانی، و به بیان ساده، پدیده ی شگفت آور ناامیدی در دنیایی مرفه و سرشار از امکانات نیز هست. و این تباهی بدخیم، این بیگانگی عمیق، ذاتا و اساساً به تلاش برای کسب هویتهای خیالی (هویتهایی که در گذشتههای اسطورهای کسب هویتهای خیالی (هویتهایی که در گذشتههای اسطورهای قالب ایدئولوژیهای مرتجعی که بنیانشان بر قهقرایی کودکانه است و وعده ی بازگشت به دنیایی را می دهند که در آن همه چیز آشنا و پاک بود. در هر حال، دیگر نمی توان پیوند متقابل ما با هم را صرفاً به عنوان بود. در هر حال، دیگر نمی توان پیوند متقابل ما با هم را صرفاً به عنوان سودایی مبهم و مغشوش نادیده گرفت. این واقعیتی گریزناپذیر است، واقعیتی که هم بقای جسمانی و هم آسایش معنوی ما را به حلقه ی هرچه گسترنده تری از دیگران بیوند می زند.

اکنون موازنهی قدرت سیاسی در خاورمیانه، و جنگهای رو به گسترش با ویرانیهای وسیع، این منطقه را چندپاره کرده است. خشونتهای فرقهای و بنیادگرایی مذهبی به سلاحی برای کسب برتری مبدل شدهاند. این جریانهای خطرناک مدتها در حال رشد و نمو بودهاند، و پیامدهای فراگیر و محسوسی خواهند داشت. داعش یا به اصطلاح "دولت اسلامی" از عدم به وجود نیامد، و آوارگی انبوه پناهجویان سوریه و عراق یک شبه اتفاق نیفتاد. تخم این تراژدیها در زرّادخانهی شوم راهبردهای "درخشان" کاشته شده بود.

هنگامی که به آینده فکر می کنیم، به جمعیت فزایندهای که بر سرِ منابع کمیاب با هم رقابت می کنند، به جنگهای مذهبی و نسل کشیها، آیا تردید داریم که بدون تغییر و تحولی بنیادی، این جریانهای خشونتبار ناگزیر به سایر کشورها هم راه خواهند یافت و عدهی بسیاری را گرفتار خواهند کرد؟ آیا تعجب خواهیم کرد اگر در صورت سستی ما تصور برخورد تمدنها در آینده تحقّق یابد؟ در حالی که دنیا در حال فروپاشی است، آیا باید همچنان به بحث دربارهی مسایل کم اهمیت ادامه دهیم؟ یا باید ضرورت و فوریتِ انجام اقدامات مستمر و ماندگار برای خلق آیندهای متفاوت را بفهمیم، آیندهای حاکی از بلوغ و رها از مصیبت خلق آیندهای گذشتهی نابالغانهی ما بودهاند؟

مشهور است که: "هولوکاست از اتاقهای گاز آغاز نشد، با کلمهها شروع شد". به همین ترتیب، دنیای بهتری که خواهیم ساخت با کلمهها آغاز می شود. نباید قدرت کلمات خود و صدای خود، قدرت سخن گفتن از حقیقت نزد قدرتمندان، قدرت تحول و تعالی شخصی و خدمت به بشریت را ناچیز شماریم. بدبینی فقط جُبن نیست، جهالت نیز هست؛ چشم بستن به روی واقعیتِ گریزناپذیرِ وابستگی متقابل ما به یکدیگر و از یاد بردن یگانگی اساسی بشریت است.

من در دوران کاری خود به عنوان فعال حقوق بشر شاهد اتفاقات هولناکی بودهام که بارها خواب را از چشمانم ربوده و زخمهای عمیق در روحم بر جا نهادهاند. اما در جریان این فعالیتها شرافتِ عمیق و انعطاف شگفتانگیز روح انسانی را هم دیدهام.

میخواهم این گفتار را با سخن گفتن از باوری به پایان برم که شاید به نظرتان نسنجیده یا سادهانگارانه یا هردو باشد، باورم به این که دنیایی صلح آمیز نه تنها ممکن بلکه حتمی است. چنین دنیایی مرحلهی بعدی در روند تکامل جمعی ما است. تنها مسئلهای که وجود دارد این است: آیا چنین دنیایی پس از خشونتهایی هولناک و باورنکردنی پدید می آید (خشونتهایی که علتش پیروی کورکورانهی ما از الگوهای رفتاری قدیمی بوده)، یا با انتخاب و ارادهی خود آن را خلق خواهیم کرد؟

# آیا «غریزه*ی جنگ*» وجود دارد؟ ۱

ديويد پي. باراش

برگردان: نیما پناهنده

نگاه بدبینانه به سرشت انسان جاذبه ی خاص – و البته متناقضی – دارد، نگاهی که به اعتقاد راسخ و بی چون و چرای بسیاری از متخصصان زیست شناسی تکاملی بدل شده است. گرایش به این دیدگاه از مدت ها پیش آغاز شد. هنگامی که انسان شناس استرالیایی تبار، ریموند دارت، نخستین سنگواره ی «اوسترالوپیتسین» را در سال ۱۹۲۶ کشف کرد، چنین توصیفی از این انسان تباران اولیه به دست داد: «قطعاً اهل کشت و کشتار؛ موجودات گوشت خواری که طعمههای زنده را با خشونت به دام می انداختند، طعمهها را زیر ضریات خود می کشتند، بدن های درهم شکسته شان را از هم می دریدند، اعضا و جوارح شان را جدا می کردند، عطش خود را با نوشیدن خون قربانیان شان فرو

۱. این مقاله برگردان اثر زیر است:

مینشاندند، و حریصانه گوشتِ هنوز جاندارشان را به نیش میکشیدند.»

این دیدگاه بدبینانه پیشینهای طولانی، به ویژه در بعضی از شاخههای مسیحیت، دارد. به نظر ژان کالون، متأله متعصب فرانسوی در قرن شانزدهم، «ذهن انسان چنان سراسر از راه راست خداوندی به دور افتاده که تنها آنچه را که پلید، منحرف، شنیع، ناپاک، و پست بوده در نظر می آورد و می خواهد و مطالبه می کند. دل انسان چنان آغشته به زهر گناه است که چیزی جز بوی تعفن از آن بر نمی خیرد.»

مایهی تأسف است اگر دینداران به گناهکاری گریزناپذیرِ بشریت متقاعد شده باشند، گناهانی که باید در دنیای آخرت تاوان آن را پرداخت. اما وضعیت هنگامی وخیمتر می شود که اهل علم و خرد نیز به نظریهای در باب سرشت بشر استناد کنند که بیم آن می رود که به یک پیشگویی صددرصد درست مبدل شود. برای مثال، رابرت آردری، نمایشنامه نویس آمریکایی، در کتاب اثرگذارش آفرینش آفرینش آفریقایی (۱۹۹۱)، انسانها را «فرزندان قابیل» می نامد: «انسان جانور درندهای است که غریزهی طبیعیاش کشتار با اسلحه است. جنگ و غریزهی حفظ قلمرو بزرگترین دستاوردهای انسان غربی را رقم زده است. عشق ما به آزادی شاید از رؤیاهای ما سرچشمه گرفته باشد، اما آزادی ما با جنگ و با اسلحه به دست آمده است.

جریانی که مدافع مطرح کردن «جنگ» به عنوان یکی از وجوه معرف «وضعیت بشری» است در دهههای اخیر از حیطهی بحث انسان شناسان و متخصصان زیست شناسی تکاملی فراتر رفته است. سایمون کریچلی، فیلسوف انگلیسی، نقد خود بر کتاب جان گری، سکوت جانوران (۲۰۱۳)، در نشریهی بررسی کتاب لس آنجلس را این گونه آغاز می کند: «انسانها فقط ابزار کشتار نمیسازند. ما

میمونهای قاتل ایم. ما انسانتبارانی پلید، پرخاشجو، خشن، و درندهخو هستیم.»

از سوی دیگر، ناپلئون شانیون، انسانشناس آمریکایی، را داریم که دههها از عمر خود را صرف تحقیق و مطالعه دربارهی قوم یانومای در منطقهی آمازون در کشورهای ونزوئلا و برزیل کرده بود. کتاب پرفروش او، مردم سرسخت (۱۹۲۸)، اثرگذاریِ چشمگیری در تثبیت تصور ما از انسانهای قبیلهای به عنوان افرادی دائم در حال «جنگ و نبرد شدید» داشت.

از کتاب شانیون به شدت انتقاد کردهاند اما، به عقیده ی من، اعتبار تجربی و ارزش نظری تحقیقات و مطالعات او بی خدشه مانده است. در حوزهای (روانشناسی تکاملی یا، به تعبیر من، زیست جامعه شناسی انسانی) که اغلب به دلیل فقدان اطلاعات عینی مورد انتقاد بوده، یافتههای شانیون، هرقدر هم که نامحترمانه به نظر رسد، ارزش و اهمیت بسیاری دارد. از جمله یافتههای شانیون، یکی از متقاعد کننده ترین یافتههای او، این است که نه فقط نبردهای مکرر و مهلکی بین قبیلههای مختلف یانومامی برقرار بوده، بلکه یانومامیهایی که مرتکب کشتار می شوند، در مقایسه با کسانی که کشتار نکردهاند، سازگاریِ تکاملی و بخت بسیار بیشتری برای زادوولد دارند. اطلاعاتی که شانیون به دست می دهد، هرچند که از سوی متخصصان دیگر مورد مناقشه قرار گرفته، در مجموع قابل اتکا و مستحکم به نظر می رسند.

پس من شانیون و آثار او را تحسین می کنم، اما به شیوه ی تفسیر تحقیقات او درباره ی یانومامی ها و نتایجی که از آنها گرفته می شود هرچه بیشتر به دیده ی تردید می نگرم. چیزی که مرا می آزارد این است که بسیاری از همکاران ام، چنان که پیشتر گفتم، قادر به تمایزگذاری

بین ریشههای تکاملی و نسبتاً سرراست «خشونت انسانها» و مسئلهی پیچیدهتر، چندلایه، و سیاسی «جنگهای انسانها» نبودهاند. پیپرده بگویم، خشونت به احتمال قوی ریشههای عمیقی در سرشت بشر دارد؛ جنگ و نبرد اما این گونه نیست. توجه بیش از حد به ارتباط کاملاً آشکار بین خشونت یانومامیها و سازگاری تکاملی مردانه، ما را از توجه به طیف متنوعی از خشونت پرهیزیهای انسان باز داشته، و موجب شده که صلحجویها و سازشگریها را به منظور تمرکز بر الگوهای مهیج و جالب توجه جنگ آفرینی نادیده بگیریم. من، به عنوان متخصص زیست شناسی تکاملی، اشتیاق فراوانی به تصدیق دلالتهای موروثی یا نشانهای تکاملی خصایص انسانی رخصلتهایی ظاهراً فراگیر و جهانگستر) داشتهام. تا مدتها، بر این باور بودم که یافتههای شانیون در مورد بخت زیاد مردان یانومامی کشتارگر برای زادوولد از مستحکم ترین شواهدی است که در اثبات این نکته ارائه شدهاند. در حال حاضر اما چندان اطمینانی در این باره ندارم، و این را باید به حساب اقرار من به خطای خود گذاشت.

گرایشی در میان انسان شناسان و متخصصان زیست شناسی تکاملی دیده می شود مبنی بر این که برخی از اجتماعات انسانی را منبع الهام و اکتشاف بی بدیل بشمارند، نه صرفاً به این دلیل که تحقیقات و مطالعاتی که درباره ی آنها شده پربار و پردامنه بوده، بلکه همچنین به این دلیل که احوالات این اجتماعات کاملاً همسو و هماهنگ با انتظارات از پیش موجود ما است. پرداختن به ماجراهای آنها، به ویژه برای مردان، مفرح و سرگرم کننده است.

حکم خبرنگارها و گزارشگرها را به خاطر بیاورید: «خون باشد، همه خیره می شوند.» بعید به نظر می رسد روزنامه ای عنوان اصلی اش این باشد که «فرانسه و آلمان به جنگ بک دیگر نرفتند»، حال آن که

کوچکترین صحنهی مرگباری، در هرجای دنیا، به سادگی در صدر اخبار قرار می گیرد. قراردادهای زبانی هم گوبای این امر است. می گوبند که بادیهنشینان نزدیک به صد کلمهی متفاوت برای شتر دارند، و به كمك آنها بين انواع شترهاي آرام، يرتكايو، بدخُلق، رام، خشن و ... تمایز میگذارند. اما، در حالی که تعابیر متنوعی برای اشاره به «جنگها» داریم – جنگ صد ساله، جنگ سی ساله، جنگ داخلی آمریکا، جنگ وبتنام، و امثال آنها - «صلح» را صرفاً به شکل مجرد و واحد به كار مىبرىم و كلمات مختلفي براي اشاره به انواع آن نداريم. از منظر تكاملي، به نظر ميرسد انسانها توجه خاصي به اتفاقات خشونتبار، چه بین افراد و چه بین ملتها، دارند: جنگها، روی همرفته، موضوع مرگ و زندگیاند. اما چنین برخوردی از سوی دانشمندان و متخصصان و، از این مهمتر، اقدام آنان به استوارسازی نتیجهگیریهای انسانشناختی «هنجارینیاد»شان بر آنچه صرفاً حاصل توجهات گزینشی خودشان بوده، واقعاً مشکل آفرین است. جدی ترین مشکلی که در آرای شانیون و اثرگذاری آن بر فهم ما از سرشت انسانی دیده میشود مشکلی است که در بسیاری از شاخههای علم میتوان مشاهده کرد: تعمیم مجموعهای از یافتهها – هرقدر هم متقاعدکننده – به دنیای بسیار وسیعتری از پدیدهها. برای نمونه، روانشناسان آکادمیک هنوز با پیامدهای تحقیقاتی دست و پنجه نرم می کنند که در سال ۲۰۱۰ در دانشگاه برىتىش کلمبيا انجام شد و نشان داد که اکثر پژوهشهای روانشناختی را دانشجوبان کشورهای «غربی، پیشرفته، صنعتی، ثروتمند و دموکراتیک» انجام میدهند. حال، این نکته را باید در نظر گرفت که یانومامیها تنها یک نمونه در میان اجتماعات انسانی قبیلهایاند، اجتماعاتی که تنوع بسیار زبادی دارند. با توجه به تنوع بسیار زباد سنتهای فرهنگی انسانها، هیچ

گروهی از انسانهای بِخرَد (هومو ساپینسها) را واقعاً نمیتوان نماینده ی کل نوع بشر دانست.

یانومامیها را به درستی میتوان بسیار خشونتگرا – هم در سطح فردی و هم در سطح گروهی – شمرد؛ با این حال، بسیاری از دیگر اجتماعات قبیلهای اصلاً سروکاری با خشونتهای شبهجنگی ندارند. قبایل باتِک در مالزی، هادزا در تانزانیا، مارتو در استرالیا، چندین و چند قبیلهی کوچنشین در جنوب شبهقارهی هند، و بسیاری قبیلههای دیگر اینگونهاند، و این در حالی است که آنها هم به اندازهی قبایلی که در اثبات جنگطلبی ذاتی انسان مورد استناد قرار گرفتهاند «انسان»اند.

در دورانی که زیست شناسی هنوز به شکوفایی نرسیده بود، متخصصان رده بندی «نمونه های نوعی» را نماینده ی ویژگی های یک گونه به شمار می آوردند، اما این رویّه دیگر در زیست شناسی امروزی رایج نیست. ارنست مایِر، مختصص برجسته ی زیست شناسی تکاملی، به درستی نشان داد که تفکر مبتنی بر آمار و ارقام، برداشتی افلاطونی از مفهوم «نوع» دارد، برداشتی که تنوع واقعی موجودات زنده، و حتی تنوع هومو ساپینسها را نادیده می گیرد. با این حال، به نظر میرسد که انسان شناسان (و زیست شناسان، با وجود آگاهی بیشترشان) به این دام افتاده اند که معدودی از اجتماعات انسانی را در نظر گیرند و آنها را به عنوان نمایندگان کل نوع بشر و همهی انسانهای بِخرَد تعمیم دهند. مایه ی تأسف است که، این گرایش به شناسایی و مطرح کردن «اجتماعات نوع نما» در بحث از سیطره ی جنگ جویی بر وضعیت انسانی شدت بیشتری می یابد.

استیون پینکر، متخصص روانشناسی تکاملی، در فرشتگان بهترِ طبیعت ما (۲۰۱۱)، کتابی که به درستی تحسین شده، با شواهد

چشمگیر نشان میدهد که خشونت انسانی - چه خشونت بین انسانها و چه جنگ آوری - در دورههای اخیر به شدت کاهش یافته است. با این حال، پینکر به منظور تأکید بر جلوههای مثبت و رو به بهبود هنجارهای اجتماعی در دورههای اخیر، دربارهی سطح «طبیعی»، «سرشتی»، و از پیش موجود جنگ طلبی ما اغراق می کند، و مدعی است که «خصومت و عداوت مستمر مشخصهی اصلی زندگی در وضع طبیعی بود.» حقیقت اما خلاف این است. همان طور که مطالعات اخیر داگلاس فرای انسانشناس و دیگران نشان داده، شیوهی بسیار فراگیر زندگی در بخش عمدهی تاریخ تکامل ما (به ویژه در دوران پیش از انقلاب نوسنگی) کوچنشینی به شیوهی شکارگران -گردآوران بوده است. انسانها در این شیوهی زندگی البته درگیر خشونتهای بین اشخاص میشدند، اما جنگ آوری در مفهوم خشونت مرگبار یک گروه علیه گروههای دیگر تقریباً وجود نداشته، و تنها با افزایش محصولات کشاورزی و توسعهی سازمانهای گستردهی قبیلهای پدید آمده و با روحیات جنگ جو بی و رهبری نظامی در شکل اولیهاش رشد کرده است.

برخی دیگر از دانشمندان مورد تحسین نیز به همین نحو به بیراهه رفته اند. ادوارد ویلسونِ زیستشناس، در تسخیر اجتماعی زمین (۲۰۱۲)، جنگ آوری را «نکبت موروثی بشریت» مینامد. بیزاری پینکر و ویلسون از جنگ را تحسین میکنم، اما آرزو داشتم آنها پیش از پیوستن به کاروان «جنگ همیشه همراه ما بوده»، عمیقتر اندیشه میکردند و شواهد باستان شناختی و بین فرهنگی را دقیقتر در نظر میگردند.

تاریخ بشر نشان میدهد که جنگ آوری پدیده ی متأخری در تاریخ تکامل ما است. اما دریاره ی نزدیک ترین خونشاوندان ما، میمونها،

چه باید گفت؟ ما نیای زندهای در میان میمونها نداریم؛ بیشک نیای مشترکی با شامپانزهها، بونوبوها، گوریلها، اورانگوتانها، و میمونهای درازدست داریم، اما رفتار اجتماعی سه گونهی آخر تفاوت چشمگیری با رفتار انسانهای امروزی دارد، و این در حالی است که شامپانزهها و بونوبوها رفتاری تقریباً متضاد یک دیگر دارند. و شامپانزهها به درگیری در برخوردهای خشن و گروهی شهرت دارند، و همین طور به اقدامات بِگرد - و - از بین ببر، که یادآور زدوخوردهای انسانی و جنگ و جدال آنها است. برعکس، بونوبوها – که همان فاصلهی تکوینی را با هومو ساپینسها دارند – اصلاً چنین رفتاری از خودشان نشان نمی دهند و به «مهرورزی، نه جنگ آوری» مشهور اند.

در مورد ستیزهجویی، خشونت ورزی، و جنگ طلبی، هیچ خط ربط سرراست و یگانه ای در تاریخ تکامل ما دیده نمی شود. از یک سو، ما قادر به ارتکاب خشونت های مهیب و نفرت انگیز ایم؛ از سوی دیگر، شفقت و فداکاری چشمگیری از خود نشان می دهیم. ژنهای خودخواه ما را به کارهای پلید، مخرب، و ناخوشایند وا می دارند؛ و با این حال، همین ژنهای خودخواه ما را به ازخودگذشتگی و ایثار بی حدواند ازه ترغیب می کنند. دست کم این احتمال وجود دارد که تکامل بسیار سریع مغز ما محصول موفقیت ما در رقابتی نبردگونه با دیگر گروههای انسانهای بدوی و انسان نماها بوده باشد. اما به همین اندازه این احتمال وجود دارد که چنین تکاملی محصول همکاری، هماهنگی، و مراقبتهای متقابل ما بوده باشد.

در واقع، کار دشواری نیست که الگوهایی تدوین کنیم که بر اساس آن جانوران و انسانهایی که در این کارها مهارت دارند (با ژنهایی که چنین گرایشهایی را پیشاییش مقدر می سازند)، در مقایسه با افراد و ژنهای

دیگری که تمایل بیشتری به ستیزهجویی دارند، بخت بیشتری برای بقا از طریق انتخاب طبیعی داشته باشند. به علاوه، در حالی که جنگ آوری پدیده ی تازهای در تجارب انسانی است و بنابراین بنیان آن بیش از آن که طبیعی بوده باشد فرهنگی است، نظامهای خویشتن داریِ رفتاری از دیرباز برقرار بودهاند، و در میان انواع بیشماری از جانوران دیده میشوند، و بنابراین احتمالاً ریشههای عمیقی در سرشت ما دارند. در مجموع، حتی در دنیای جنگزده ی امروز، جنگها عملاً بسیار کمتر از سازشهای ناخشونتبار اند؛ چنین سازشهایی هرروزه، هم بین افراد و هم بین ملتها، اتفاق می افتند.

هرگز ادعا نکردهام که انسانها از نظر زیست شناختی قابلیت ها و تمایلات همسانی دارند و می توانند – مستقل از میراث تکاملی شان – هرچه خواستند بکنند و به هر که خواستند تبدیل شوند، و در حال حاضر هم چنین ادعایی ندارم. ما هرگز نمی توانیم به اندازه ی زنبورهای کارگر دیگردوست، یا به اندازه ی قلابچه ماهی در اعماق دریا تنها باشیم. هیچ اجتماع انسانی ای وجود ندارد که اعضای آن روزانه بارها همخوابگی کنند، و یا ابداً به این کار اقدام نکنند. اما تمایلات تکوینی ما هم حد و مرزی دارند – و دقت کنید که، این ها را یک متخصص زیست شناسی تکاملی می گوید که متهم است ژنها را مسئول تمام کردوکار ما می داند.

باید میان انطباقها و قابلیتها در مسیر تکامل تمایز گذاشت. زبان تقریباً به طور قطع امری انطباق و ناشی از سازش است، چیزی که همه ی انسانهای عادی قادر به اکتساب آن اند، هرچند که در شرایط مختلف به شیوههای گوناگونی این کار را می کنند. در مقابل، خواندن و نوشتن قابلیت به شمار می روند، یعنی خصلتهایی اشتقاقی اند که

انتخاب طبیعی احتمالاً نقش زیادی در ایجاد آنها نداشته و از طریق فرایندهای فرهنگی تکوین یافتهاند. به همین نحو، راه رفتن و احتمالاً دویدن اموری انطباق اند؛ ارابهرانی و بندبازی قابلیت اند. به نظر من، خشونت بین افراد نوعی انطباق انسانی است، چیزی که بیشباهت به فعالیت جنسی، مراقبت از پدر و مادر، برقراری ارتباط با دیگران، و مانند اینها نیست. این چیزی است که در همهی جوامع انسانی میبینم. در عین حال، جنگ (که به لحاظ تاریخی امری متأخر است، و از نظر گسترهی جغرافیایی و جزئیاتاش تنوع بسیار زیادی دارد) تقریباً به طور قطع یک قابلیت است. و قابلیتها نه جهانروایند و تقریباً به طور قطع یک قابلیت است. و قابلیتها نه جهانروایند و نه الزامی و اجباری.

بگذارید به صراحت بگویم. خشونت امری رایج و، متأسفانه، عمیقاً انسانی است، همان طور که بسیاری از گونههای دیگر جانوری به گونهای انطباق پیدا کردهاند که در شرایط خاصی به خشونت روی می آورند. اما جنگ موضوع دیگری است. جنگ آوری نوعی قابلیت، و مستلزم خشونت ورزی مرگبار در سطح گروهی است. از این رو، شایسته است که بین جنگ و هماوردی، خشم، انتقام، و انواع آدم کشی تفاوت بگذاریم. به این تشبیه احتمالاً نه چندان مناسب توجه کنید. خشونت مثل مراسم ازدواج است، با توجه به روندی که بر اساس آن افراد بالغ و بزرگسال رابطهی خود را رسمیت می بخشند، رابطهای که به نظر می رسد امری جهان گیر و فراتر از محدودههای رابطهای که به نظر می رسد امری جهان گیر و فراتر از محدودههای فرهنگی است، و احتمالاً می توان آن را از اجزای انطباقی سرشت بشری ازدواج، در سالنی در یک هتل، با رقص و ساز و آواز و پذیرایی مبسوط ازدواج، در سالنی در یک هتل، با رقص و ساز و آواز و پذیرایی مبسوط است. می شود حکم کرد که عکاسی از مراسم، کیک چندطبقه، ردیف کردن ساق دوش ها، ماشین مخصوص عروس و داماد، و مواردی مانند

آن از ساختار ژنی انسان سرچشمه نمی گیرند، هرچند که انسانها قادر به فراهم کردن چنین مواردی اند. به همین ترتیب، خشونت سادهی بین انسانها هر چند امری اسفبار، اما واقعی و جزئی از طبیعت انسانی است . جنگ از این هم اسفبارتر است، اما «طبیعی»تر و سرشتی تر از یک جشن نامزدی یا خط تولید هواپیمای بمبافکن نست.

بی. اف. اسکینر روانشناس نوشته بود «هیچ نظریهای نمیتواند موضوع مورد بحثاش را دگرگون کند؛ انسان آنچه همواره بوده همان میماند.» این سخن در مورد اکثر پدیدهها صدق میکند: منظومهی شمسی همانی است که بطلمیوس افکار اشتباهی دربارهی آن داشت؛ و بعد از ارائهی نظریات کوپرنیک و کپلر و گالیله، نظریاتی که توصیف درستتری ارائه می کردند، باز هم تغییری نکرد.

اما نظریههای راجع به سرشت انسان قدری متفاوت اند. وقتی دربارهی رفتار اجتماعی و راهبردهای تولید مثلی گونههای مختلف موشخرماهای کوهی مینویسم یا حرف میزنم، گفتهها و نوشتههای من هیچ پیامد اجتماعی - سیاسی ندارند. اما وقتی دربارهی خشونت، تجاوزگری و / یا جنگآوری در میان انسانها مینویسم یا حرف میزنم، گفتهها و نوشتههایم (خواه دربارهی لِپچاهای صلحدوست هیمالیا یا دربارهی یانومامیهای پرخشموخشونت) پیامدهای بسیار زیادی دارند.

مسئله این نیست که یک نظریه میتواند سرشت خود انسان را تغییر دهد. مسئله انتظارات ما و بنابراین تغییرات رفتاری ما، و پیامدهای جدی آنها است. برای مثال، اگر متقاعد شده باشیم که حق با تامِس هابز بوده و انسانها طبعاً متمایل به پستی و ددمنشی اند، این باور پیامدهایی برای دیدگاه سیاسی ما خواهد داشت، از جمله در مورد

برداشت ما از اولویتهای ملی در بودجهبندی (مثلاً این که سرمایهگذاری در آموزش و بهداشت چه اندازه باشد و در نیروهای نظامی و انتظامی چه اندازه)، و این به نوبهی خود میتواند به نوعی پیشگویی قطعاً تحقق پذیر تبدیل شود. آیا مسابقههای تسلیحاتی و دور بیاعتمادی بین کشورها ناشی از این نیست که طرف مقابل را متجاوز، بالقوه خشونتگرا، و بیشک جنگطلب میشماریم، و آیا این به نوبهی خود به سیاستها و برخوردهایی نمیانجامد که واقعیت چنین فرضیاتی را اثبات می کنند؟

نظریههای راجع به سرشت اساسی انسان، هنگامی که به موضوع جنگ و صلح میرسند، از هر تحقیق تکاملی دیگری جدی تر و اثرگذارتر می شوند (تحقیقاتی، مثلاً، در این باره که آیا انسانهای امروزی همان ژنهای نئاندرتالها را دارند، و مانند اینها). مسئله این نیست که من به دنیای پسامدرنی باور دارم که در آن زبان و ایدئولوژی «واقعیت» را شکل می دهند. مسئله این است که به باور من، بعضی از ایدهها اثراتی واقعی بر موضوعات مهمی همچون سطح تخصیص بودجه به امور دفاعی و به راه انداختن یا نینداختن جنگ دارند.

نمی گویم که دیدگاههای علمی را باید با توجه به پیامدهای ایدئولوژیک، سیاسی، و اجتماعی آنها ارزیابی کرد. برخلاف موضوعات مربوط به ایدئولوژی، الاهیات، و اخلاق، علم را باید صرفاً بر اساس ابطال پذیری و مفید بودن ثمراتش و میزان خلق ایدههای آزمون پذیر ارزیابی کرد. اما همچنین باید مراقب مخاطرات سوءاستفاده از علم برای اهداف ایدئولوژیک باشیم؛ بگذریم که برخی از پژوهشگران ممکن است نادانسته، و صرفاً با انتخاب موارد مورد مطالعه ی خود، دچار پیشداوری در مطالعات و تحقیقاتشان شوند مورد میرژه هنگامی که یک یا چند اجتماع انسانی را نماینده ی کل نوع

بشر می پندارند. وضعیت وقتی مخاطره آمیزتر می شود که مسئله از اشتباهات «صرفاً علمی» فراتر رود و پیامدهایی برای تصمیمات اجتماعی و سیاسی داشته باشد.

ذهن انسان به گزارههای ساده ی یا این / یا آن گرایش دارد (یا خدا یا شیطان، یا کابوی ها یا سرخپوست ها، یا با ما یا با تروریست ها)، اما واقعیت ظریف تر و پیچیده تر است. این موضوع به ویژه در مورد این مسئله ی ظاهراً ساده مصداق دارد که آیا انسان ها «طبعاً» و «به شکل غریزی» ستیزه خو و خشونت طلب اند یا نه. در گذشته، برداشت رایج از انسان ها به عنوان «میمون های قاتل» آشکارا به دلیل تک بعدی بودن به بی راهه می رفت؛ همین طور، برخی دیگر بر آن بودند که ثابت کنند ما انسان ها همگی اهل همکاری و صلح دوست ایم. سرشت انسانی ما نه روسویی است نه هابزی؛ فرشتگان خوب و بد هردو بر شانه های ما نشسته اند، و گرایش تکاملی ما می تواند به هردو سو باشد.

حال، خوانندگانی که تکامل را راهنمای اندیشه ی خود می گیرند چه بسا از مواجهه با این واقعیت مبهوت و سرخورده شوند که مجموعه ی وراثتی ما چنین مبهم و دوپهلو است. قطعاً مهم است که پسزمینه ی تکاملیِ تمایلات خود را بررسی کنیم، اما هر پاسخی ما را به این بیان ژان پل سارتر باز می گرداند که انسانها «محکوم به آزاد بودن» اند. این شاید مایه ی تسلی خاطر صلحطلبان باشد که از نظر زیست شناختی محکوم به جنگ آوری نیستم، و شاید صلح دوستان از این واقعیت سرخورده شوند که سراسر متمایل به صلح نیستیم، اما وظیفه ی ما این است که وضعیت اختصاصاً انسانی خود را تا حد امکان با صداقت و صراحت ارزیایی کنیم.

در مواجهه با مسائل مربوط به جنگجویی یا صلحطلبی، بسیار بهتر است (نه فقط به دلیل صحت تحقیقات علمی بلکه همچنین به دلیل پیامدهای اجتماعی) که این حکم یکی از صاحبنظران سرشت انسانی، تئودور گایسِل، را جدی بگیریم: «در سرتان مغز دارید. پاهایتان را در کفش کردهاید. به هر طرف که بخواهید میتوانید بروید.»



## بوسني

سناد مدانویچ، تنها بازمانده ی یک قتل عام، پس از آن که نیروهای صرب روستای محلی زندگیاش را بار دیگر به تصرف خود در آوردهاند، با خرابه ی خانه ی خود رو به رو می شود. او در محلی ایستاده که گمان می شود گور دسته جمعی ۶۹ نفر از جمله اعضای خانواده ی او باشد، ۱۹۹۵.

عكاس: رون هاويو

# جاذبهی مرگبار جنگ

مارگارت مکمیلان برگردان: پیام یزدانجو

«سخنزانی های ریث» سلسله سخنزانی هایی هستند که سالانه توسط یکی از اندیشمندان سرشناس از رادیوی بی بیسی پخش می شود. هدف این سخنزانی ها ارتقای فهم عموم و تولید بحث در مورد یکی از موضوعات مهم روز است. نخستین سخنزان این برنامه در سال ۱۹۴۸ برتراند راسل، فیلسوف انگلیسی و برنده ی جایزه ی ادبیات نوبل بود. آرنولد توینی، ادوارد سعید، آنتونی گیدنز، مایکل سندل و استیون هاوکینگ برخی دیگر از این سخنرانان طی هفتاد سال گذشته بوده اند.

در سال ۲۰۱۸، بی بی سی از مارگارت مک میلان، استاد دانشگاه آکسفورد در رشته ی تاریخ دعوت کرد تا به عنوان سخنران برگزیده ی سال ۲۰۱۸، در پنج نوبت در مورد «جنگ» در رادیو سخنرانی کند. این سلسله درس گفتارها با عنوان کلی «نشان قابیل» به تاریخ جنگ، نقش جنگ در اجتماع، رابطه ی ما با زنان و مردانی که به جنگ می روند، نقش غیرنظامیان به عنوان حامیان و قربانیان جنگ، ارزیابی تلاشهای بین المللی برای مهار و یا توجیه جنگ، و رابطه ی جنگ و هنر می پردازد. مطلب زیر برگردان متن پنجمین سخنرانی با عنوان «جاذبه ی مرگبار جنگ» است.

آنیتا آناند: خوش آمدید به نشست پنجم و برنامه ی آخر از سلسله سخنرانی های ریث، که پروفسور مارگارت مکمیلان، مورخ کانادایی، ارائه می کند. این نشست برای او به نوعی «بازگشت به خانه» هم هست: ما این جا در اتاوا، در «موزه ی جنگ کانادا» هستیم، با این معماری خیره کننده اش. در این گالری عظیم لوبروتون، ما در محاصره ی تانکها هستیم، در مکانی مملو از اسلحه، از جنگ افزارهای متعلق به قرن هجدهم گرفته تا تسلیحات امروزی. در واقع، یک هواپیمای جنگی هم به شکل کموبیش شومی بر فراز سر ما معلق مانده!

پروفسور مارگارت مکمیلان عنوان این سلسله سخنرانی را «نشان قابیل» گذاشته: قتل هابیل به دست قابیل، از منظر «کتاب مقدس»، هم اولین آدم کشی بود و هم از اولین بارهایی است که ما انسانها دربارهی قتل دست به قلم بردهایم و دربارهی آن نوشتهایم. در این سخنرانی، مارگارت مکمیلان میخواهد به این مسائل بپردازد که: ما چگونه منازعات را بازنمایی میکنیم و به تصویر میکشیم؟ هنر چه برخوردی با جنگ دارد؟ آیا ما واقعاً میتوانیم از دل جنگ و وحشت، زیبایی خلق کنیم؟ و بهترین شیوه برای به یاد آوردن جنگ چیست، و برای به خاطر سپردن آنهایی که بر اثر جنگ میمیند؟ عنوان سخنرانی امروز «جاذبهی مرگبار جنگ» است.

**مارگارت مکمیلان:** بسیار ممنونام از شما. بسیار خوشحالام که این جا در خانه ی خودم هستم، با بسیاری از دوستان و بسیاری از هموطنان.

در آوریل ۱۹۱۸، ای. وای. جکسون، نقاش بزرگ کانادایی، نوشته بود: «یک شب با آگوستوس جان رفتم تا شاهد حملهی شیمیایی ما به صفوف آلمانیها باشم. مثل یک نمایش اعجاب آور آتشبازی بود، ابرهایی از گازهای شیمیایی ما و شعلهها و فشفشههای آلمانیها از همه رنگ.» او بعداً تابلویی از آن صحنه کشید، با عنوان «حملهی شیمیایی، لیهوَن ۱۹۱۸»، که الان جزء مجموعهای است که اینجا در «موزهی جنگ» نگهداری می شود. بسیاری از شما حتماً این تابلو را خواهید دید. تابلوی تیرهای است با پیشزمینهی بسیار تاریک، و زمین ویران شده؛ اما در دوردست، شعاعهای نور سبز و صورتی دیده می شوند، و چیزی شبیه انفجار ستارگان، و ابرهای انبوه به رنگ خاکستری مایل به آبی.

این جا مکان بسیار مناسبی برای حرف زدن در این باره است که ما در هنرها چه رویکردی به جنگ داریم، چگونه برای در تصور آوردن آن تلاش می کنیم، چگونه برای مواجهه با آن تلاش می کنیم، هنرمندان ما چگونه برای مواجهه با جنگ تلاش می کنند؛ این جا از جهت دیگری هم جای بسیار مناسبی است، چون بخشی از کاری که با ما جنگ می کنیم یادبود گرفتن و به یادگار نگه داشتن است – ما برای یادآوری و به یاد سپردن آن تلاش می کنیم، برای آموختن و درس دادن دریاره ی آن تلاش می کنیم. یک چنین موزهای مکانی است هم برای گردآوری افزارهای جنگی و فرآوردههای جنگ، و هم برای این که تلاش کنیم تا به معنا و مفهوم جنگ پی ببریم، تلاش کنیم تا جنگ را به خاطر بسیاریم.

آنچه من در این سخنرانیها دربارهی آن حرف زدهام رابطهی پیچیدهای است که جنگ با جامعهی انسانی دارد، این که جنگ به چه شیوههایی با تاریخ و توسعهی جامعهی انسانی در هم می آمیزد،

و این که ما چه احساسات مختلف و متنوعی دربارهی جنگ داریم – چگونه هم از جنگ به وحشت میافتیم و هم مجذوب جنگ مى شويم. امروز مى خواهم مشخصاً به اين نكته بيردازم كه هنرها چه برخوردی با این جاذبه و وحشت جنگ دارند، و ما چگونه تلاش می کنیم تا از طریق هنرها پیچیدگی جنگ را درک کنیم، و همچنین یاد آن را در خاطرمان زنده نگه داریم. و البته کسانی که دستاندرکار هنرها هستند و نیز خود آثار هنری هم به جنگها واکنش نشان میدهند، و به نگرشهای ما در این باره شکل میدهند: آثار هنری و هنرمندان به ما کمک می کنند تا به فهمی از جنگ برسیم، به ما کمک می کنند تا جنگ را به خاطر بسیاریم، و گاهی به ما کمک می کنند تا با جنگ مخالفت كنيم. وقتى به ادبيات جنگى فكر مىكنيد كه از دل جنگ جهانی اول در آمد، یا به ادبیات، ترانهها، و فیلمهایی که از جنگ وبتنام، میبینید که اینها نقش بسیار مهمی در شکل دادن به واکنشهایی داشتهاند که ما در آن زمان و از آن پس نسبت به این جنگها نشان دادهایم. فکر می کنم این پدیدهی ناسازهواری به نظر میرسد که آثار بسیار زیبایی میتوانند از دل این تلاش برای مواجهه با جنگ به وجود بیایند؛ اما کافی است به آثاری مثل رکوئیم جنگ، اثر بنجامین بربتن، یا رمان بزرگ **جنگ و صلح**، یا به تندیس شگفتانگیزی فکر کنید، **پیروزی بالدار ساموتراس**، که در موزهی لوور میتوانید آن را ببینید.

فکر می کنم نکته ی جالب و عجیب این جا است که به نظر می رسد همه ی جنگها به یک اندازه توجهات هنری را به خود جلب نکرده اند. به نظر من، جنگ جهانی اول، در مقایسه با جنگ جهانی دوم، ادبیاتی بسیار برجسته تر و اشعاری بسیار برجسته تری خلق کرد و به شکل بسیار برجسته تری معنای جنگ را به پرسش کشید، و این

چه بسا به خاطر آن بود که جنگ جهانی دوم، دست کم برای آن عده از ما که در جناح متفقین بودیم، وضوح بسیار بیشتری داشت: جنگی بود که احساس می کردیم باید به آن بپیوندیم و بجنگیم؛ در حالی که در مورد جنگ جهانی اول، هرچه بیشتر به این نتیجه رسیدهایم که شاید این جنگی بود که ما نباید به آن می پیوستیم و نباید می جنگیدیم. و من فکر می کنم شاید به همین دلیل بوده که آن حجم عظیم نوشتههای هنرمندانه و فیلمها و عکسها از دل جنگ ویتنام در آمد؛ این جنگی بود که بسیاری از آمریکاییها و بسیاری از انسانها در سراسر دنیا رفته رفته به این نتیجه رسیدند که ضرورت نداشته، و رفته رفته درگیر این سؤال شدند که اصلاً چرا چنین جنگی باید به راه می افتاد.

بنابراین، من میخواهم به بعضی از این دلایل بپردازم، دلایل خاصی در پاسخ به این که چرا هنرمندان برای مواجهه با جنگ تلاش می کنند، و چرا ما به تلاشهای آنها ارج می گذاریم. به نظرم، یک دلیلِ آن «روانپالایی» (کاتارسیس) است: این که، به سادگی، تلاش کنیم تا احساساتی را که دربارهی جنگ داریم بیرون بریزیم و به منصهی ظهور برسانیم – چه جنگی باشد که خودمان در آن جنگیدهایم، چه جنگی که صرفاً نظاره گر آن بودهایم، و چه جنگی که متحمل آسیبهای آن شدهایم. جنگ جنبهای دارد که هنجارهای جامعه را نقض می کند، و ما به جهاتی احساسی می کنیم که جنگ جیزی است که آلایشی از خود به جا می گذارد.

در آنئید، وقتی آنئاس پدرش را ترغیب میکند که بالأخره از تروآ بگریزد، از پیرمرد میخواهد که مقدسترین چیزهایی را که دارند با خودش ببرد، نمادهای آیینی و نشانهای خدایانشان را. پدرش ابتدا از بردن آنها امتناع میکند؛ آنئاس با او بحث میکند و میگوید:

«پدر! تو نشانهای مقدسِ خدایانِ این مرز و بوم و میهن ما را به آغوش گیر! من خود از نبردی سهمگین و کشتاری تازه تمامشده باز می گردم. ناروا است که پیش از آن که تن به آب روان سپرده و پاک شده باشم، به آنها دست بزنم.» من فکر می کنم این بخشی از آن کاری است که هنرها می توانند بکنند: پالایش، روان پالایی. یک زن اهل شوروی، که در جنگ جهانی دوم بهیار بوده، زمانی گفته بود: «در جنگ، روح شما پیر می شود.» یونانیان هم هومر را «طبیب روح» می دانستند. برای همین، فکر می کنم این بخش بسیار مهمی از کارکردها و توانایی های هنرها است.

من فکر می کنم کاری که آثار هنری می توانند بکنند، به ویژه شاید در طول دوران جنگ، این است که همچون نمایندگان ایستادگی و امید عمل کنند. برای نمونه، در طول جنگ جهانی دوم، اسیران جنگی نمایش اجرا می کردند و کنسرت برگزار می کردند. اولیویه مسیان، آهنگساز بزرگ فرانسوی، در سال ۱۹۴۰ به اسارت آلمانیها در آمد، و در اردوگاه زندانیان در آلمان، با سه نوازندهی حرفهای دبگر آشنا شد (یک نوازندهی کلاربنت، یک وبولوننواز، یک نوازندهی وبولونسل؛ مسیان خودش پیانو میزد). مسیان موفق شد از یک نگهبان مهربان آلمانی چند ورق کاغذ و یک مداد بگیرد و، به شکلی اعجاب آور، تعدادی ساز کهنه و درب و داغان هم بیدا شد، و مسیان کوارتی با عنوان **کوارتت برای آخر زمان** نوشت. این کوارتت بر مبنای مکاشفات بوحنا و در هشت بخش تنظیم شده بود، و اولین یار ۱۵ ژانویهی ۱۹۴۱، در فضای باز اردوگاه اسیران، و زیر باران، اجرا شد. مسیان بعدها [در مورد واکنش مخاطبان] چنبن به خاطر می آورد که هرگز کسی با چنان شیفتگی و درکی به موسیقی او گوش نسيرده بود. بخش هشتم و آخرین بخش این کوارتت «ستایش نثار جاودانگی عیسی» نام دارد، و ارزش دارد که کلمات خود مسیان در این باره را بشنویم. مسیان می گوید: «این بخش به ویژه متوجه وجه دوم عیسی بشنویم. مسیان می گوید: «این بخش به ویژه متوجه وجه دوم عیسی است: عیسی به عنوان انسان، کلمهای که جسمیت یافت، و به شکلی جاودانه باز برخاسته تا ما بتوانیم با حیات او ارتباط برقرار کنیم. سراسر عشق و مهر است. عروجی آهسته و آرام، اما به غایت و تا نهایت، چنین است عروج انسان تا رسیدن به خدای خود، عروج پسر خدا تا رسیدن به پدرش، اوج گرفتن آن موجود الوهیتیافته به و نمایندهی روان پالایی است. اما به نظرم هنرها می توانند در درک راز و رمز جنگ هم به ما کمک کنند، چون جنگیدن کار اسرارآمیزی و رمز جنگ هم به ما کمک کنند، چون جنگیدن کار اسرارآمیزی سازمان دهی کنند؟ چگونه می توانند به چنین شیوههایی خود را سر بگذرانند؟ و البته چگونه می توانند، اغلب، به چنان کارهای سر بگذرانند؟ و البته چگونه می توانند، اغلب، به چنان کارهای

تیم اوبراین، که (به نظر من) یکی از نویسندگان بزرگی است که درباره ی جنگ آمریکا در ویتنام نوشته اند، گفته بود: «حرفهای کلی درباره ی جنگ زدن مثل حرفهای کلی درباره ی صلح زدن است. تقریباً همه ی حرفها درست اند، و تقریباً همه ی حرفها نادرست. با این حال، او و دیگران همچنان برای انجام دادن این کار تلاش می کنند. همچنان تلاش می کنند تا جنگ را توضیح بدهند، و همچنان تلاش می کنند تا نفس تجربه ی جنگ را مورد کاوش قرار بدهند. دوباره از تیم اوبراین نقل قول می کنم: «برای سرباز عادی، دست کم، جنگ آن احساس و آن حالوهوای روحانی یک مه عظیم و شبح آسا را دارد، مهی غلیظ و پابرجا.» و با این حال، ما همچنان شبح آسا را دارد، مهی غلیظ و پابرجا.» و با این حال، ما همچنان

تلاش می کنیم تا به آن اقدام دست بزنیم، همچنان تلاش می کنیم تا به سریازان صدا بدهیم و آنها را به سخن در بیاوریم، سریازانی که البته بسیاری از آنها قادر به بر آوردن صدای خودشان نبودهاند، به ویژه در دورههای قبلتر و پیش از آن که اکثر سریازان باسواد شوند. در قدیم، فقط افسران و فرماندهان توانایی خواندن و نوشتن داشتند، و با این حال ما برای کشف تجربههای آن سریازان تلاش کردهایم، با گوش دادن به ترانههای سریازان، با شنیدن اشعاری که دربارهی آنها نوشته شدند، برای شنیدن صدای آن سریازان تلاش میکنیم.

البته، هنرها نقشهای دیگرگونهای هم در جنگها ایفا کردهاند: به جنگ جلوهی باشکوهی بخشیدهاند، و خود به خدمت جنگ در آمدهاند؛ هنرها به مهیا کردن مردان جوان برای جنگیدن کمک کردهاند، و عموماً مردان جوان بودهاند که عازم جنگ می شدهاند. به رمانهاي جي. اِي. هنتي (G. A. Henty) فکر کنيد، کسي که عملاً دهها رمان پیش از جنگ جهانی اول نوشته بود، دریارهی مردان جوان جسوری که عازم جبهههای جنگ میشدند، و این رمانها را آگاهانه به این منظور مینوشت که مردان جوان را مهیای جنگیدن به خاطر یادشاه، به خاطر ملکه، و به خاطر امیراتوری بریتانیا کند؛ یا به آن ىچەمدرسەايھاي انگلىسى فكر كنىد كە در مدرسەھاي دولتى درس میخواندند، شاگردان مدرسههایی که اینجا در کانادا به آنها مدرسههای خصوصی می گفتند، دانش آموزانی که درسهای مربوط به متون کلاسیک را میخواندند، هومر میخواندند، ایلیاد مىخواندند، اوديسه مىخواندند، آنئيد مىخواندند: آموزش اين متون کلاسیک به کسانی که فکر می کردند جنگ و نبردهایی که آنها عازم حضور در آنها می شوند شبیه به همین جنگ و نبردها است –

كساني كه با تصورات ذهني خود از شهامتها و ظفرنموني قهرمانان کلاسیک عازم جنگیدن در جنگ جهانی اول شده بودند، و البته با چیزی بسیار متفاوت از آنچه در ذهن خود داشتند مواجه میشدند. همیشه جنبهای نمایشی هم در جنگها وجود داشته، استفاده از وسایلی برای این که جبههی مخالف را مرعوب کنید و به وحشت ببندازید. در هند، یادشاهان گوناگون آن سرزمین، پیش از شکل گیری امیراتوری بربتانیا، ارج و بهای بسیار بالایی برای فیلها قائل مىشدند، چون فيلها حيوانات هراسافكنى بودند. منظورم اين است که فیلها اغلب آنقدرها هم به کار جنگ و نبرد نمی آمدند (زبادی بزرگ بودند؛ در صورت زخمی شدن، واقعاً دردسر درست می کردند؛ و حجم هنگفتی از غذا برای سیر کردنشان لازم بود)؛ آنها را برای این به صحنه می آوردند که رعب و وحشت ایجاد کنند. و البته ما، به دنبال حملهي اخير به عراق و اشغال آن کشور، ديگر به کلمات «رعب و وحشت» عادت کردهایم. در سرتاسر قرون گذشته نیز ملتها ماشینهای جنگی ساختهاند و از سیاهیان سوارهنظام برای مرعوب کردن جبههی مخالف استفاده کردهاند. اغلب در جنگ هم میتوانید بعضی از همان شگردها و نظم و انضباطی را ببینید که در هنرها، در رقص و تئاتر، به آنها نیاز دارید. در واقع، در سرزمینهای میانهی قارهی آمریکا، بسیاری از جنگ و نبردهایی که بین کشورهای مختلف این منطقه در می گرفت فقط در زمانهای مخصوصی که در تقویمها مشخص شده بود اتفاق می افتاد و، در کشورهای مرکز قاره و در مکزیک، با لباسهای بسیار آراسته به جنگ میرفتند. قواعد جنگیدن را پیش از آغاز جنگ معین می کردند، و معین می کردند که نبردها در چه تاریخی باید خاتمه پیدا کنند. آن جنگها و نبردها به معنای هنری صحنهپردازیشده بودند. و البته شاهد استفادههای کاملاً مشخص از هنرها در جنگها هم هستیم. برای مثال، موسیقی. تا پیش از راهیابی سامانههای ارتباطی مدرن به میدانهای نبرد، برقراری ارتباط بسیار دشوار و بسیار خطرناک بود. اگر پیکی اعزام می کردید، آن پیک معمولاً کشته میشد و پیغام هم به مقصد نمی رسید. اما صدای آلات موسیقی (سازهایی مثل ترومپت، شیپور، طبل، و نیانبان) می توانست تا مسافتی به گوش برسد. از این سازها مثلاً برای این استفاده می شد که وقت رژه رفتن سریازان به سوی جنگ را اعلام کنند؛ یا آنها را به ملحق شدن به خطوط نبرد فرا بخوانند؛ و یا اعلام عقب نشینی کنند. ارتش بریتانیا علائم صوتی مخصوصی داشت تا به رزمندگان در خطوط نبرد اطلاع دهد که آیا نیروی پیاده نظام در حال پیش روی به سمت آنها است یا نیروی سواره نظام. پس می بینیم که استفادههای کاملاً مشخصی از هنرها در جنگ وجود داشته است.

در جنگهای ناپلئونی، در مقررات «نیروی پیادهنظام بریتانیا» در رابطه با تفنگداران، فهرستهایی شامل پیغامهای مختلفی وجود داشت که به وسیلهی سازها و در جریان نبردها منتقل می شدند، و البته چنین روالی تأثیر روانی هم داشت – اگر صدای نیانبان از جناح مقابل به گوشتان می رسید، چه بسا واقعاً به وحشت می افتادید. من به نقل قول بسیار جالبی از یک کهنه سریاز بریتانیایی در جنگ اسپانیا (در سلسله جنگهای ناپلئونی) برخوردم که تا نبرد واترلو دوام آورده بود، و در نتیجه در این وهله حتماً سریاز آب دیدهای شده بود. او می گوید: «توپخانهی فرانسویها آتش گشود و همین به خودی خود ناگوار بود، و آن گاه صدای طبلهای فرانسوی به گوشمان رسید که علامت حمله بود.» او می گوید (و این گفتهی سریازی است که علامت حمله بود.» او می گوید (و این گفتهی سریازی است که نبردهای بسیار زیادی را از سر گذرانده): «این صدایی بود که

معدودی از مردان، هرقدر هم شجاع و جسور، میتوانند بدون احساسی کموبیش ناگوار به آن گوش بسپارند.»

من همین امروز در گالری هنری این موزه بودم و تعدادی از آن تابلوهای بسیار جذاب را تماشا می کردم؛ یکی از آنها نمایندهی استفادهی دیگری از هنرها [در جنگ] بود، و به دوران جنگ جهانی اول مربوط میشد: کشتیهای کورکننده. (در این جا تصویرهایی از آن کشتیها هم وجود دارد.) در آن دوران، چندین نقاش بسیار سرشناس بدنهی کشتیها، کشتیهای باری یا کشتیهای جنگی، را با طرحهای عجیب و غربی نقاشی می کردند تا، وقتی که روی آب هستند، شناسایی آنها آسان نباشد و برآورد کردن سرعت و جهت حرکتشان دشوار شود. و این کارها در عمل بسیار مؤثر بودند؛ اگر به «گالری ملی» سر بزنید، تابلوی بسیار جالی از یک کشتی کورکننده میبینید. و البته، در جنگها همیشه نوبسندگانی هم بودهاند که چیزهایی مینوشتهاند تا مردم را به پیوستن به نیروهای رزمنده ترغیب کنند، و روحیهی آنها را تقویت کنند، یعنی همان پروباگاند (تبلیغات سیاسی). توماس هاردی، شاعر بزرگ بریتانیایی، که معمولاً از کسانی نبود که از مقامات و مسئولان رسمی حمایت می کنند، یا درگرفتن جنگ جهانی اول تصنیف مختصری سرود – که به نظر من از بهترین تصنیفهای او نیست، اما اجازه بدهید آن را برای شما بخوانم: «نیاز انگلستان ما هستیم / پریشانیاش ما را به آه و افسوس می آرد / نه، ما نیک میبینیم که چه می کنیم / گیرم که دیگران نبینندمان / پس تاج پیروزی از آن راستان خواهد شد.» یس هنرها نقش خیلی خاصی در جنگها ایفا کردهاند؛ و گاهی هم عدهای هنرهای جناح مقابل را مورد حمله قرار دادهاند. در جنگ جهانی اول، برای مثال، کامی سن-سانس، آهنگساز فرانسوی، و

تعدادی دیگر «اتحادیهی ملی برای دفاع از موسیقی فرانسه» را تشکیل دادند تا برای جلوگیری از اجرای هرگونه موسیقی آلمانی در فرانسه تلاش کنند؛ گفته میشد که موسیقی آلمانی روحیهی فرانسویها را تضعیف میکند.

و البته کاری که هنرها کردهاند (و این هم سابقهای به قدمت قرنها دارد) تحریف کردن واقعیتِ جنگ هم بوده. اگر، برای نمونه، به تصاویری که از صحنههای نبرد در قرن هجدهم ترسیم شده نگاه کنید، می بینید که اغلب بسیار آراسته و پاکیزهاند. شاید تعدادی جسدِ به خاک افتاده هم به شکل تزئینی به نمایش گذاشته شده باشند، اما هیچ خونی دیده نمی شود، امعا و احشای کسی بیرون نریخته، هیچ چیزی که عملاً در صحنهی نبرد می بینید به چشم نمی خورد.

مغولها [گورکانیان هند] نقاشیهای بسیار جذابی داشتند. بعد از نبردهای بزرگ، کتابهایی به یادبود آن جنگها مهیا می کردند؛ در آن کتابها محاصرهها، نبردها، سلاحها، سریازها، سوارهنظام، و جسدها به نمایش در می آمدند، و همه به زیبایی نقاشی و تصویرسازی می شدند و همه بسیار آذینوار بودند، و هرگز احساس نمی کردید که کسی اصلاً در این جنگها عرق ریخته و جنگیده و جان باخته. و البته بعد، دورهی جنگ که تمام شد، هنرها برای ظفرنمونی می آیند، برای نشان دادن آن جناحی که جنگ را برده، برای خلق کردن برای نشان دادن آن جناحی که جنگ را برده، برای خلق کردن مجسمهها و تندیسها، برای خلق کردن تابلوهای نقاشی، برای خلق کردن یادمانهایی که این نکته را در ذهن مردم تثبیت کنند که جناح کردن یادمانهایی که این نکته را در ذهن مردم تثبیت کنند که جناح آنها برنده و پیروز شده و جناح مقابل بازنده و شکستخورده است.

اما بگذارید منصفانه برخورد کنیم، چون از هنرها فقط به منظور یروباگاند و تبلیغات سیاسی استفاده نشده، هنرها فقط برای تهییج مردم برای جنگیدن یا پیروزی نهایی مورد بهرهبرداری قرار نگرفتهاند. من فکر می کنم آثار هنری در نشان دادن ابهامات و دوسویگیهای جنگ، احساسات بسیار پیچیده و جنبههای بسیار پیچیدهی جنگ، بسيار موفق عمل كردهاند. الان مىخواهم مثالي برايتان بياورم، از نوشتهای که فکر میکنم یکی از نمایشنامههای درخشان شکسپیر است: هنری پنجم. می خواهم به سه گفته در این نمایش نامه اشاره کنم. گفتهی اول از خود هنری پنجم است، هنگامی که دارد تلاش می کند افرادش را به حملهی دوباره به شهر محاصره شدهی هارفلور ترغیب و تشویق کند. گفتهی بسیار مشهوری است، و چه بسا همه آن را می دانید، و این گونه آغاز می شود: «بار دیگر، پیش به سوی آن رخنه، یاران گرامی، بار دیگر، گیرم که دیوار را با کشتگان انگلیسی خوبش بپوشانید.» و این یکی از تهییج کننده تربن سخنرانی ها است، و میبینید که یادشاه نفرات خود را به جنگیدن و ای بسا کشته شدن ترغیب و تشویق می کند.

و بعد، لحظه ی دیگری در نمایش نامه هست، در شب پیش از «نبرد آزنکور». هنری پنجم در لباس مبدل دارد دور و بر اردوگاه سریازان خود می گردد و به گفته های آنان گوش می دهد. سریازان نمی دانند که این آدم همان پادشاه است، و دارند درباره ی نبردی که قرار است صبح فردا در بگیرد حرف می زنند. یک سریاز عادی به او می گوید: «شوربختانه، اندکاند آنان که کشته شدن در نبرد را مرگِ خوشی پندارند.» و بعد در صحنه ی آخر (که در پرده ی آخر نمایش می آید)، دوک بورگوندی، فرماندار فرانسه، از این حرف می زند که جنگ چه بر سر فرانسه آورده، و از بلایا و مصیبتهایی مویه می کند که جنگ

بر سر میهن و مملکتش آورده. بخشی از آن را برای شما میخوانم، چون تصور میکنم که تا حدودی درکی از آنچه جنگ بر سر غیرنظامیان و اعضای جامعه می آورد به دست می دهد: «و همچنان که تاکستانها و کشتزارهای رها و مرغزارها و پرچینها، که به زوال می روند اگر به خود وانهاده شوند، و وحشی و آشفته می شوند، خانوارهای ما و خود ما و فرزندان ما، همه از یاد بردهاند آن فنون و علوم را که باید فخر میهن ما باشد، و یا که دیگر سر آن ندارند که آن فنون و علوم را فرا گیرند، و چون وحشیان می بالند، و بهسان سریازان می شوند، که در اندیشه شان چیزی سوای خون ریزی نست.»

و البته آثار هنریای داریم که، همچنان که ابهامات و دوسویگیها را نشان می دهند، زیبایی را هم به نمایش می گذارند، مثل کاری که اِی. وای. جکسون کرده بود و کاری که فلیکس والوتون در تابلوی بسیار جذابش با عنوان وردَن کرده، و چنین چیزی را در هنرهای تجسمی هم میبینیم؛ هنرهای دیداری دهشتِ جنگ را به نمایش می گذارند، و من فقط می خواهم چند نمونه برایتان مثال بزنم، و شما خودتان می توانید درباره ی آنها قضاوت کنید. من فکر می کنم بعضی از چشمگیرترین و هراسناک ترین تصویرهایی که از دهشتِ جنگ ترسیم شدهاند مجموعه کارهایی از گویا با عنوان «مصایب جنگ» اند که در جریان «جنگ چریکی»، که به «جنگ کوچک» مشهور شده بود، خلق شدهاند (در دورهای از «جنگهای ناپلئونی» که اسپانیاییها خلق شدهاند (در دورهای از «جنگهای ناپلئونی» که اسپانیایها را نشان می دهند. گویا واقعاً یک جناح را به جناح دیگر ترجیح نمی دهند. برای مثال، در تابلوی هراس آورش با عنوان درند وحشی، زنانی را نشان می دهد، یکی با بچهای به بغل، که دارند

سریازان فرانسوی را از پا در می آورند. در تابلوی دیگری، با عنوان وحشیها، سریازان فرانسوی را نشان می دهد که به راهبی که به درخت بسته شده شلیک می کنند، در حالی که سریازان دیگر با بی تفاوتی سرگرم تماشای این صحنه اند.

عکاسی هم که به میدانهای نبرد راه یافت، به رسانه ی جدیدی برای منعکس کردن جنبههای موحش جنگ تبدیل شد. در جنگ داخلی آمریکا، شاید برای نخستین بار، مردم واقعاً آگاه شدند که جنگ می تواند چه قدر وحشت آور باشد. اگر از جنگ دور باشید، بسیار به سختی می توانید به معنا و مفهوم آن پی ببرید؛ اما عکسها معنا و مفهوم جنگ را به روشنی منتقل می کردند. در سال ۱۸۶۲، در «نبرد آنتیتام»، که به نظرم خونبارترین روز در جنگ داخلی آمریکا بوده، عکس بسیار مشهوری گرفته شد، شاید بیش از یکی، اما عکس بسیار مشهوری از اجساد به خاک افتاده بعد از اتمام نبرد ثبت شد، مشهوری که واقعاً تا خط افق امتداد یافته بودند؛ و نمی توانید ببینید اجسادی که واقعاً تا خط افق امتداد یافته بودند؛

و «نبرد سُم»: در سال ۱۹۱۶ فیلمی از این نبرد ساخته شد (عملاً و عمدتاً در هاید پارک) که فضای «جنگ سنگر با سنگر» را بازآفرینی می کرد، و عملاً شمهای از واقعیتِ آن نبردها را به نمایش می گذاشت. چیزی حدود یک چهارم جمعیت بریتانیا این فیلم را در شش هفتهی نخست نمایش آن تماشا کردند و از آن چه دیده بودند به وحشت افتادند. و من فکر می کنم از جمله دلایل این که افکار عمومی آمریکا، یا بخش عمده ی آن، به موضع گیری علیه جنگ ویتنام رسید این بود که آن جنگ در تلویزیون به نمایش در آمد و به داخل خانههای مردم آمد و مردم توانستند که ببینند چه اتفاقی دارد می افتد.

در جنگ جهانی اول، مقامات و مسئولان تلاش می کردند تا آنچه را که دیده می شد کنترل کنند و بر آنچه به نمایش در می آمد نظارت کنند، و نقاشان و عکاسان تلاش می کردند تا در برابر این نظارت و کنترل مقاومت کنند. یکی از نکتههای جالب توجه دربارهی جنگ جهانی اول این بود که نقاشان و هنرمندان در اروبا در حال تکوبن و توسعه دادن سبکهایی بودند که با میدانهای نبرد ویرانشده، حتی پیش از آن که جنگ و نبردها آغاز شود، تناسب کامل داشتند (و من فكر ميكنم اين يك تقارن تصادفي بوده، نه اين كه اين سبكها پیش گوی آن اتفاقات شده باشند، هرچند که دشوار میشود این فرضیه را ندیده گرفت). کوبیسم، فوتوریسم، اکسیرسیونیسم، همهی این سبکهای جدیدی که عدهای را به خودشان مشغول کرده بودند مناسبت هولناکی با حوادثی داشتند که به زودی در اروبا اتفاق می افتاد، حوادثی که به زودی برای سریازان اروپایی اتفاق میافتاد، حوادثی که به زودی در میدانهای نبرد اروبا اتفاق میافتاد. بعضی نقاشیها به نظرم با ما میمانند و ذهن ما را گرفتار خود می کنند. در بهار سال ۱۹۱۸، جان سینگر سارچنت، نقاش اجتماعی، مردی که به خاطر پرترههای زیبایش شهرت داشت، ترغیب شد که به میدانهای جنگ برود. آنجا تابلوهایی با آبرنگ کشید؛ و بعد که برگشت، یکی از مشهورترین تابلوهای خود با عنوان **شیمیایی شده** را نقاشی کرد؛ آن تابلو علناً سریازانی را نشان میداد که مورد حملهی شیمیایی قرار گرفتهاند، سربازانی که برای دربافت معالجات به خط شده، و بسیاری از آنها هم نابینا شده بودند. البته، نقاشانی هم به خاطر این کارها به درد سر افتادند. اوتو دیکس، نقاش آلمانی، تابلوی چشمگیر و هراس آوری از اجساد در حال متلاشی شدن بعد از وقوع یک نبرد کشید، تابلویی به اسم سنگر، که متأسفانه ما دیگر امکان تماشای آن را نداریم. نازیها از این تابلو نفرت داشتند، و او را به عنوان هنرمندِ منحط محکوم می کردند؛ و وقتی به قدرت رسیدند، تابلوی او را به آتش سیردند.

جنگ اغلب از راه آثار هنری مورد مخالفت قرار گرفته – و البته همه مى توانيم به نمونه هايي فكر كنيم - اما من مى خواهم لحظاتي به يكي از مشهورترین نقاشیهای قرن بیستم نگاهی بیندازم؛ منظورم آن تابلویی است که پیکاسو دربارهی «گرنیکا» کشید: آوربل ۱۹۳۷، شهر کوچکی در منطقهی باسک، که البته برای باسکیها حائز اهمیت بود چون درخت مقدسی آنجا بود، و آنجا بود که اغلب شوراهای مشورتی باسکیها تشکیل میشد. سمبول استقلال باسک، یا دست کم خودگردانی باسک، بود و از این نظر شهرت تاریخی داشت. این شهر کوچک هفت هزار سکنه داشت. اهمیت نظامی آنچنانی نداشت. و نیروی هوایی آلمان، در یکی از اولین حملاتی که غیرنظامیان را هدف بمباران هوایی قرار میداد، نزدیک به پنجاه تن مواد منفجره روی این شهر ربخت. هزار و پانصد نفر، بخش وسیعی از جمعیت گرنیکا، جان باختند. ژنرال فرانکو، رهبر فاشیست اسیانیا، بعدتر ادعا کرد که باسکیها خودشان شهر را منهدم کردهاند. پیکاسو هم پیش تر سفارشی دریافت کرده بود که دیوارنگارهای برای غرفهی اسیانیا در «نمایشگاه جهان» در یاریس بکشد، و حالا سوژهی کارش را پیدا کرده بود. مدت زبادی معطل این مانده بود که چه چیزی بکشد، و حالا آن تابلو را با شتاب فراوان می کشید. این نقاشی به نظرم به یکی از بهیادماندنی ترین تابلوهای قرن بیستم تبدیل شده: آشوب را نشان میدهد، اسبها و آدمهایی را که تکهیاره می شوند و جیغ می کشند، زنی را نشان می دهد با یک کودک مرده. تابلویی است که از جهات زبادی اهمیت دارد، تا حدی به این دلیل

که به نمایش دادن تأثیر جنگ بر غیرنظامیان در قرن بیستم رو می آورد.

در نهایت، کار دیگری که هنرها می کنند (البته کارهای زیاد دیگری هم هستند و شما خودتان می توانید به آنها فکر کنید) این است که، دست کم، کمک می کنند که سوگ و ماتم خود را به نمایش بگذاریم. و باز هم می خواهم فقط یک مثال برایتان بزنم، هرچند که قطعاً صدها نمونهی دیگر وجود دارند. نمونهای که من مثال می زنم کته کلویتس، مجسمه ساز و نقاش بزرگ آلمانی، فعال چپ گرا، و کنشگر اجتماعی، است. او و همسرش در بخش بسیار فقیرنشینی از برلین زندگی می کردند، جایی که همسرش مدیریت درمانگاهی برای محلیها را بر عهده داشت. آنها یک پسر هجده ساله داشتند، که در اوت را بر عهده داشت. آنها یک پسر هجده ساله داشتند، که در اوت بپیوندد؛ مادرش تلاشی برای بازداشتن او از این کار نکرد، و بعدها تا برای عمرش خودش را از این جهت سرزنش می کرد.

پسرش دوازده اکتبر ۱۹۱۴ عازم جبهه ی جنگ شد، و ده روز بعد کشته شد. سوگواری و ماتم پدر و مادرش تمامی نداشت. اتاق خواب او را به همان صورتی که بوده نگه داشتند. هرسال، روز تولدش که فرا می رسید (روزی که جشن تولدش می توانست باشد)، برای جشن تولد او شمع روشن می کردند و هر سال هم شمعی به شمعهای قبلی اضافه می کردند، به نشان این که اگر در هجده سالگیاش کشته نشده بود، الان چند ساله بود. مادر درباره ی پسرش، پیتر، گفته بود: «پیتر بذری بود که باید در خاک کاشته می شد، خودش نباید خاک می شد.» کته کلویتس کوشش کرد که یادمانی برای پسرش بسازد، روی طرحهای مختلفی کار کرد برای گورستانی در بلژیک که پسرش را در آنجا به خاک سپرده بودند، و در نهایت دو پیکره خلق کرد –

که هنوز میتوانید آنها را همانجا ببینید. انگار میخواست که پسر مردهاش را در آغوش بگیرد، و دربافته بود که چنین کاری دیگر غیرممکن است. پسرش در خلأ نایدیده شده بود. و برای همین، مادر ماتمزدهای را میبنید با سری خمشده و دستهایی که به دور خودش حلقه کرده، و یدری که سرش را بالا گرفته و نگاه می کند و او هم غرق ماتم است. هردو آنجا هستند، و هردو تنها، هربک در ماتم خوبش. پس، به نظرم هنرها به شکل بسیار مهمی در جنگها ایفای نقش کردهاند، و نقش بسیار مهمی در سرتاسر جنگ داشتهاند. و البته آثار هنری به ما کمک می کنند تا یاد و خاطرهی جنگ را زنده نگه داریم، همچنان که این موزه به خوبی این را نشان می دهد. آثار هنری به ما کمک می کنند تا خاطرات خودمان از جنگ را شکل بدهیم، به ما کمک می کنند تا شیوههای یادآوری جنگ را سر و سامان بدهیم. و اغلب تنشی در این جربان به وجود میآید چون، به این ترتیب، با فهرست رسمی مواردی مواجه خواهید شد که به نظر افراد مختلف باید یادآوری شوند و به خاطر سیرده شوند. دولتها و حکومتها اکثر اوقات، وقتی به گرامی داشت و یا دبود گرفتن برای جنگ اقدام می کنند، می خواهند که پیغامی بدهند و گاهی از دیدگاه مشخصی یشتیبانی میکنند. البته همیشه بحثهایی در این باره وجود دارد که چگونه باید برای جنگها یادبود بگیریم. از سال ۲۰۱۴، بحثهای زبادی در این باره به وجود آمده که برای جنگ جهانی اول چگونه باید یادبود گرفت. مثلاً، در بریتانیا، آیا با جنگ جهانی اول باید به عنوان جنگی ضروری و عادلانه برخورد کرد، یا جنگی که سراسر مصیبت و بلای بی حاصل بوده؟ دولت در آن زمان برداشت اول از آن جنگ را درستتر میدانست، و بحثهای بسیار مهم و به نظر من جذابی در این باره در افکار عمومی شکل گرفت.

دولتها و حکومتها وقتی به برگزاری یادبودها اقدام میکنند، متوجه می شوند که مردم خودشان هم به نوعی درگیر ماجرا شدهاند و هدایت روند آن را به دست گرفته اند، و به این ترتیب همیشه این تنش را میبینید، بین آنچه مردم دوست دارند که به یاد بیاورند و به خاطر بسپارند (آنچه ما همه دوست داریم که به یاد بیاوریم و به خاطر بسپاریم، و البته ممکن است چیزهای متفاوتی را بخواهیم به یاد بیاوریم و به خاطر بسپاریم) و آنچه دولتها و حکومتها دوست دارند که ما به یاد بیاوریم و به خاطر بسپاریم.

بگذارید از «جنگ بزرگ»، جنگ جهانی اول، برایتان مثال بزنم. در وایتهال [در بریتانیا]، یک «یادمان سریاز گمنام» وجود دارد. هرساله در یازدهم نوامبر، مردم در پای آن دستهگل می گذارند. «یادمان سریاز گمنام» در واقع یک گور خالی است، یادمانی است برای کشته شدگانی که بقایای اجسادشان در جای دیگری است، و طبعاً در جنگ جهانی اول ناممکن بود که بقایای اجساد بسیاری از کشته شدگان را جمع آوری کنند، چون به معنای دقیق کلمه تکه تکه شده بودند.

این یادمان ابتدا به دست سِر ادوین لاچنز طراحی شده و با چوب و گچ، به عنوان سازهای موقتی برای رژهی پیروزی در ژوئیهی ۱۹۱۹، ساخته شده بود؛ اما مردم به نوعی بر روند ماجرا مسلط شدند: رژه برگزار شد و تمام شد، اما مردم همچنان به دیدن آن یادمان می آمدند. صدها هزار نفر از سراسر بریتانیا از این یادمان دیدن کردند. گل و دسته گل در پای آن می گذاشتند. و البته، برای بسیاری از افراد این یادمان تنها دل خوشی شان بود، چون به نوعی آنها را به کسی پیوند می داد که در باتلاق «جبههی غرب» ناپدید شده بود، و

به همین دلیل دولت به این نتیجه رسید که آن یادمان باید به شکل یک سازهی سنگی دائمی برقرار شود.

در نوامبر ۱۹۲۰، از یادمان دائمی پردهبرداری شد. آن روز، جسد سرباز گمنامی از «جبههی غرب» بازگردانده شده بود؛ پیکر سرباز از خیابانها گذر داده شد و به کلیسای وستمینستر اَبی رسید، که قرار بود آنجا در گوری به خاک سیرده شود (و امروزه به واقع همانجا است)، اما این بار هم مسئولان ناچار به تغییر دادن برنامههایشان شدند؛ ناچار شدند که به مردم اجازهی حضور و مشارکت بدهند. آن گور تا دو هفته باز نگه داشته شد و تابوت هم آنجا بود. یک میلیون و دوست و پنجاه هزار نفر برای ادای احترام آمدند – بسیاری از آنها موبه کنان و بسیاری از آنها اشکربزان. این یک سوگواری همگانی بود که، به نظرم، دولت مجبور شد به برگزاری آن تن بدهد. و همین ماجرا را در دورههای اخیرتر هم میبینیم. اگر به دیدن «یادمان جنگ وبتنام» در واشنگتن بروید، آن بنای باشکوه، میبینید که مردم می آیند و پیش کشهای خودشان را در پای پادمان می گذارند – گاهی یک عروسک «تدی خرسه»، گاهی یک بطری آبجو که شاید آبجوی محبوب یک سریاز بوده – و من فکر می کنم این اتفاق خیلی خوبی است که ما این ترکیب یادبودها و گرامی داشتهای رسمی و غیررسمی را داریم.

بعد از جنگ جهانی اول، در سرتاسر بریتانیا و فرانسه و بخش بزرگی از دنیای غرب، مردم در شهرها و روستاهای زادگاهشان بناهای یادبود جنگ به پا کردند. تعداد آنها فقط در بریتانیا و فرانسه به ۶۰ هزار رسید. «اوبلیسک» (ستون هرمی) بیشتر رواج داشت، چون ساختن آن ساده و ارزان بود؛ اما مردم بناهای قابل استفاده هم میساختند، بیمارستان روستایی، کتابخانه، باغ، آبنوش. در

روستای مادربزرگ من در شمال ولز، جایی به اسم «تالار یادبود کریکیث» وجود دارد که من، مثل یک خرگوش تپل مپل و یک خرده اخمو، در رژهی پیروزی در سال ۱۹۴۶ آنجا بودم!

پس، بخشی از کارهایی که با یادبود و گرامیداشت گرفتن و با آثاری هنری می کنیم در همان عبارت مشهور نهفته است که «مبادا فراموش کنیم!» ما تلاش می کنیم تا به خاطر بسپاریم که جنگ چه معنا و مفهومی داشت، و تلاش می کنیم بخشی از خاطرات آن را برای نسلهای آینده حفظ کنیم. شاید در دل امیدواریم که این نسلهای آینده به دردهایی دچار نشوند که آن نسلهای گذشته شدند. و برای همین از صحنههای کارزارها محافظت می کنیم، و برای همین گورستانهای جنگ داریم – گورستان جنگ امپراتوری و بعد هم گورستان جنگ کشورهای مشترکالمنافع (همسود). سربازانی از سراسر امپراتوری بریتانیا، در گوشه و کنار دنیا، همان جا که به خاک افتادند به خاک سپرده شدند؛ و من فکر می کنم این نکتهی بسیار گویایی است که سنگ گورهای این گورستانها نشان دهندهی گویایی است که سنگ گورهای این گورستانها نشان دهندهی

به دنبال جنگ جهانی اول، ما موزههای جنگ را هم پایه گذاری کردیم، و این اقدامِ کاملاً بدیعی بود؛ اما به نظر من این تلاشی برای مواجهه با جنگی عظیمتر از تصورِ هرکس بود. «موزهی جنگ امپراتوری» در سال ۱۹۱۷ پایه گذاری شد. استرالیا هم در همین سال «موزهی جنگ» کانادا در جریان جنگ جهانی دوم پایه گذاری شد. نیازی نیست که به افرادی که این جا در این موزه کار می کنند این نکتهی تقریباً سردرگم کننده را یادآوری کنم، اما: مردم انتظار دارند که موزههای جنگ به نوعی هم یادمان باشند و هم آموزشگاه. در استرالیا، خیلی جنگ به نوعی هم یادمان باشند و هم آموزشگاه. در استرالیا، خیلی

ساده، با تبدیل کردن یادمان جنگشان به موزه مشکل را حلوفصل کردهاند – به سادگی این دو را با هم ترکیب کردند.

همچنین، فکر میکنم این نکته را هم باید به خاطر بسیاریم که نحوهی یادکرد ما از جنگها دچار تغییر و تحول میشود – و جلوههایی از آن را میشود در اختلاف نظرها در این باره دید که در این موزهها چه چیزهایی باید به نمایش گذاشت، و آیا این موزهها یادماناند یا آموزشگاه، و این دو چه مناسبتی با هم پیدا می کنند. ما الان بیشتر به نگاه خاصی به جنگ جهانی اول تمایل داریم که این جنگ را تا حد بسیار زبادی یک جنگ بیهوده، یک جنگ بیحاصل، و یک جنگ مخوف میبند. به جنگ جهانی اول که فکر میکنیم، به یاد گلولای میافتیم، به یاد کانالهای سنگرها، و تلفات انسانی هنگفتی که به خاطر هیچ هدف آشکاری نبود. اما باید به خاطر بیاوریم که مردم، و البته کهنه سربازان، آن جنگ را چنین نمی دیدند. یادمان سرباز گمنام و بسیاری از دیگر یادمانهای جنگ کتببههایی به باد «کشتگان سرفراز ما» داشتند. هنگامی که قرار شد از «بادمان کشتگان نیوفوندلند» در بومون-هامل [در فرانسه] پردهبرداری شود (در نبردی در آنجا بسیاری از سریازان اهل نیوفوندلند جان باخته بودند)، دولت نیوفوندلند از ژنرالی که فرماندهی عملیات را برعهده داشت، ژنرال هیگ سرفرمانده، درخواست کرد که از آن بادمان جنگ پردهبرداری کند؛ و ژنرال هیگ که در سال ۱۹۲۸ درگذشت، انبوه عظیمی از کهنهسربازان به سوگواری برای او پرداختند.

سالیانی بعد از خاتمه ی جنگ جهانی اول، در اواخر دهه ی ۱۹۲۰، بود که رمانهای ضدجنگ و اشعار ضدجنگ درخشانی کم کم منتشر شدند، و ما رفته رفته به درک متفاوتی از آن جنگ رسیدیم. پس، همیشه باید به خاطر داشته باشیم که نحوه ی به خاطر سپاری جنگ

در ذهن ما در گذر زمان تغییر می کند، و نگرش ما در این باره اغلب منعکس کننده ی دغدغههای ذهنی ما است. برای کاناداییها، معنای «یادمان ویمی» [یادمان کشتگان کانادایی در فرانسه] تغییر کرده است. آن یادمان در مکانی نصب شده بود که کانادا در آنجا به پیروزی رسیده بود، جایی که کاناداییها برای نخستین بار در کنار هم به عنوان یک یگان نبرد کرده بودند؛ هنگامی که در سال ۱۹۳۶ محوطهی این یادمان به روی عموم باز شد، دیدارکنندگان آنجا را خاک مقدس به حساب می آوردند، خاک قداستیافته، خاکی که با جانفشانی کشتگانِ جنگ تقدیس شده بود. فکر می کنم الان که ما به آنجا برویم، آن یادمان را احتمالاً بیشتر به چشم یادبود سوگواری برای قربانیانِ آن نبردها و بیهودگی آن جنگ می بینیم.

بسیار دشوار می شود به این پی برد که چرا ما اینها را به شیوههای مشخصی به یاد می آوریم و به خاطر می سپاریم. اگر در دهه ی ۱۹۷۰ از من می پرسیدید، حتماً فکر می کردم که ما کم کم داریم جنگ جهانی اول را از یاد می بریم و به فراموشی می سپاریم. در استرالیا، در سال گرد نبرد گالیپولی، افراد بسیار کمی در مراسم «نیایش صبحگاهی» در محل یادمان جنگ در کانبرا حاضر می شدند. در دهه ی ۱۹۸۰ در بریتانیا، این بحث مطرح بود که مراسم «روز یا دبود» در کلیساها را حذف کنیم و به مراسم مربوط به «یازده نوامبر» [روز امضای معاهده ی متارکه ی جنگ اخاتمه دهیم؛ با این حال، توجهات به جنگ جهانی اول دوباره به نوعی افزایش یافته، و حالا این جنگ به نوعی به موضوعی مبدل شده که قطعاً در بعضی کشورها، البته نه همه ی کشورها، البته نه همه ی کشورها، یا د و خاطره ی آن را گرامی می داریم.

به نظر من، یکی از ویژگیهای دلگرم کننده در رویکرد ما برای بهیادآوری و بهخاطرسیاری جنگ جهانی اول این است که بخشی از

این یادبودها در سطح فراملی برگزار شده، و به همین دلیل موزهای در فرانسه در نزدیکی وردن ایجاد شده (جایی که یکی از بزرگترین کارزارهای فرانسویها درگرفت)، و این موزه تلاش می کند «نبرد سُم» را از دید آلمانیها، فرانسویها، و انگلیسیها به نمایش بگذارد، و من فکر می کنم چنین اقدامی واقعاً بسیار بااهمیت بوده.

در نهایت، سؤالی پیش روی شما می گذارم: ما تا چه مدت همچنان به خاطر خواهیم سیرد، یا باید به خاطر بسیاریم، و خاطرات ما تا چه اندازه باز هم دگرگون خواهد شد؟ و آیا ما همچنان باید به نفس جنگ ببندیشیم؟ آیا باید همچنان به واکاوی راز و رمز جنگ (دهشت جنگ و زیبایی جنگ، حقارت جنگ و شرافت جنگ، ملال جنگ و هیجان جنگ، خراییها و ضایعات جنگ و نیروی تحریک کنندهی آن برای تغییر و تحول) بیردازیم؟ تا چه مدت باید همچنان برای فهم کردن جنگ تلاش کنیم؟ من فکر می کنم که ما ناجاريم اين روند را ادامه دهيم. فكر مي كنم ناچاريم، چون با دريافتن مفهوم جنگ، به درک و دربافتی از خود انسان میرسیم – از توانایی ما انسانها برای سازماندهی کردن خودمان، و سامان دادن به احساسات و افکارمان و قابلیتمان هم برای ستمکاری و هم برای نيكوكاري. ما مي جنگيم چون الزاماتي داريم، چون مي خواهيم از آنچه برای خودمان عزیز و محترم میشمریم محافظت کنیم، یا چون تصور میکنیم که میتوانیم دنیاهای دیگری بنا کنیم. میجنگیم چون میتوانیم. اما درهمتنیدگی دیربنهی جنگ و جامعه ممکن است در حال خاتمه یافتن باشد – یا شاید باید خاتمه پیدا کند – نه به این دلیل که ما متأسفانه تغییر کردهایم، بلکه به این دلیل که فناوری تغییر کرده: با ابداع تسلیحات هراسناک جدید، اهمیت یایی

روزافزون هوش مصنوعی، ماشینهای کشتار خودکار، و جنگهای سایبری، با خطر خاتمه یافتن نوع بشر مواجه شدهایم.

امیدوارم این سخنرانی ها در درک این نکته به ما کمک کرده باشد که جنگ در گذشته چه معنا و مفهومی داشته، و بر عهده ی تک ما است که بر معنا و مفهوم آن در آینده تأمل کنیم.

# تاریخ ضدجنگ ادبیات

جرود لیبر <sup>۱</sup> برگردان: افسانه دادگر

ماریو بارگاس یوسا، رماننویس اهل پرو، در سخنرانیاش به هنگام دریافت جایزه ی نوبلِ ادبیات در سال ۲۰۱۰ قدرت فرهنگسازیِ داستان را ستود. در نتیجه ی داستان گویی، «امروز تمدن در مقایسه با زمانی که تازه قصههای داستان سرایان به زندگی رنگ و بوی انسانی بخشیده بود کمتر ظالمانه و بیرحم است. بدون کتابهای خوبی که خواندهایم شرایطمان از این بدتر میبود، یعنی به جای ماجراجویی، بیشتر همرنگ جماعت و مطیع و مُنقاد می شدیم، و اثری از روح بیشتر همرنگ جماعت و مطیع و مُنقاد می شدیم، و اثری از روح

۱. جرود لِیبِر نویسنده و مدیر برنامه ی غیرانتفاعیای است که مقر اصلی آن در آرلینگتن در ویرجینیاست. او پیش از این بازیگر و خواننده ی کلاسیک در ابرا، تئاتر موزیکال، و کنسرت در شرق و غرب میانه ی ایالات متحده بوده و کودکیاش را در آپالاچیان در اوهایو گذرانده است. آنچه می خوانید برگردان این نوشته با عنوان اصلی زیر است:

Jerrod Laber, '<u>The Anti-War History of Literature</u>', *Liberal Currents*, 3 April 2017.

پرسشگری، که موتور محرکهی پیشرفت است در ما باقی نمیماند.» این گفته دربارهی سرشت رهایی بخش ادبیات و فردیت بخشی آن که در ظاهر افراطی به نظر می رسد توسط دیگر متخصصان این رشته تأیید شده است. احتمالاً به سختی بتوان نویسندهای را پیدا کرد که با این دیدگاه مخالف باشد. اما این که آیا این گفته واقعاً درست است یا نه پرسشی تجربی است که می توان آن را به بحث گذاشت.

لیبرالیسم رادیکالی که در گفته ی بارگاس یوسا وجود دارد ممکن است در میان نویسندگان داستان و رمان به طور کلی حضور داشته باشد اما تاریخ مدرن گفتگوها را به شیوه ای شکل داده است که به نظر میرسد، اظهارات جدید که به وضوح درباره ی ضدیت با جنگ باشند نداریم. هر چند بسیاری (اگر نه اغلب) نویسندگان معاصر مطمئناً طرفدار جنگ نیستند اما ضدیت شان با نظامی گری به اندازه ی برخی از پیشینیان برجسته شان در نیمه ی نخست قرن بیستم شدید و بنیادی نیست.

ارنست همینگوی در جستاری انتقادآمیز در نشریه اسکوایر (Esquire) در ۱۹۳۵ به ایالات متحده هشدار داد که در جنگی که در اروپا در حال شکلگیری است درگیر نشود. همینگوی در قطعهای با عنوان «نکتههایی درباره ی جنگ بعدی: نامهای در باب مسائل مهم روز» نوشت که «نوشداروی اول برای کشوری که به درستی مدیریت نشده بالا رفتن نرخ ارز و دومی جنگ است. هر دوی اینها رفاه موقتی به همراه می آورد؛ هر دو دمار و ویرانی دائمی به دنبال دارد. اما هر دو پناهگاه فرصت طلبان سیاسی و اقتصادی است.» همینگوی به «نسل سوخته»ی نویسندگانی تعلق داشت که جنگ جهانی اول و ویرانی بیسابقه ی آن به شدت بر آنها تأثیر گذاشته بود. او در عبارتی که یادآور افکار و احساسات رندولف بورن است نوشت، جنگها به «نشان سلامت کشورها شهرت دارند». او که نگران افزایش مداوم قدرت

اجرایی در ایالات متحده ی آمریکا بود، می گوید که این فزونی گرفتن قدرت «تنها نظارت و کنترلِ ممکنی را که وجود دارد از میان برمی دارد. هیچ مرد یا گروهی از مردان... که معاف از جنگیدناند، نباید به هیچوجه این قدرت را پیدا کنند... که این کشور یا هر کشوری را وارد جنگ کنند.» او می گوید: «وقتی به یک مقام اجرایی قدرت می دهید نمی توانید حدس بزنید که چه کسی آن پست را در زمان وقوع بحران اشغال خواهد کرد.»

از نظر همینگوی، «جنگهای مدرن برنده ندارد زیرا جنگ تا آنجا ادامه پیدا می کند که ناگزیر همه بازندهاند.» ممکن است از نظر شنوندگان امروزی این گفته لاف و گزافی بیش نباشد، چرا که ما اصلاً چیزی تجربه نکردهایم که حتی شباهت دوری به قتل عامی داشته باشد که در دو جنگ جهانی رخ داد. اما در مورد همینگوی و دیگر همنسلان او باید گفت که جنگ جهانی اول با تمام قوت خود هنوز بر روح و جانشان سنگینی می کرد.

جنگ جهانی دوم برای کورت ونه گات همان گونه بود که جنگ جهانی اول برای همینگوی. رمان کلاسیک او سلاخخانهی شمارهی ۵ با الهام از تجربهاش به عنوان یک اسیر جنگی و از شاهدان پیامدهای بمباران درسدن توسط متفقین نوشته شد. او در مقالهاش با عنوان «صدای ناله و زاری از همه سو به گوش میرسد» تأسف میخورد که بمباران «این گنجینه را خرد و خاکستر کرد؛ آن را با انفجارهای شدید تهی و خالی کرد و با بمبهای آتشزا سوزاند» و این که «شمار مهیبی از زنان و کودکان بودند... که زندهزنده سوختند، خفه شدند و تارومار شدند. مردان، زنان، و کودکان از دم قتل عام شدند.» رمان او گهوارهی گربه تکهای را ترسیم می کند که می گوید «شاید، وقتی جنگها را به خاطر می آوریم، بهتر آن است که جامه از تن درآوریم و رنگ و روی خود را

کبود کنیم و تمام روز را چهار دست و پا بگردیم و مثل خوک خرخر کنیم. بیشک این شایستهتر است از ادای سخنسراییهای پرطمطراق و نمایش پرچمها و سلاحهای پر کر و فر خود.» جان اشتاینبک در مقدمهاش بر روزی روزگاری جنگی درگرفت نوشت که «جنگ بعدی، اگر ما آنقدر احمق باشیم که بگذاریم رخ دهد، آخرین جنگ از هر نوعی خواهد بود. دیگر کسی باقی نخواهد ماند که چیزی به یاد آورد. و اگر ما آنقدر احمق باشیم که بگذاریم جنگ دیگری اتفاق افتد، از حیث زیستی، سزاوار بقا نیستیم.»

مارک تواین، که بسیاری او را بزرگترین رماننویس آمریکایی میدانند، یک ضدامپریالیست مصمم بود. تواین که عضو گروهی از روشنفکران و تاجران معروف به «تکروها» در آستانهی قرن بیستم بود، در نبرد روشنفکران برای توقف توسعه طلبی آمریکا پس از جنگ آمریکا و اسپانیا مشارکت چشمگیری داشت. «تکرو» اصطلاحی بود برای توصیف مردان مرفهی که مدیون احزاب سیاسی نبودند. اصول اخلاق برای آنها بیش از هر چیز اهمیت داشت. آنها در کل (البته با استثنائاتی) لیبرال نبودند. اما معتقد بودند که پروژهی امپریالیستی با پروژهی بزرگتر آمریکا کاملاً ناسازگار است.

اثر کوتاه تواین «دعای جنگ» واکنشی قوی و گزنده به جنگ آمریکا با فیلیپین است. هستهی اصلی داستان این است که در جنگ، بازندگانی وجود دارند. نه فقط سریازان بلکه مردم نیز خواهند مرد و زندگانی آنها نابود خواهد شد:

ای پروردگار، ما را یاری کن تا سریازان آنها را با گلولههای توپ تکهتکه و خونین و مالین کنیم؛ ما را یاری کن تا دشتهای سرسبز آنها را با اندامهای پریدهرنگ میهنپرستان مردهی آنها فرش کنیم؛ ما را یاری کن تا صدای رعد توپ و تفنگها

را با جیغ و فریاد زخمیهایشان، که از درد به خود میپیچند، خفه کنیم؛ ما را یاری کن تا با توفانِ آتش خانههای محقرشان را بر سرشان خراب کنیم؛ ما را یاری کن تا دل بیوههای بی گناهشان را با اندوهی بی حاصل به درد آوریم؛ ما را یاری کن تا آنها را با بچههای کوچکشان بی خانمان کنیم تا بی هیچ یار و یاوری در سرزمین سوختهی ویرانشان با لباسی ژنده، گرسنه و تشنه، آواره شوند...

معروف است که سوزان سونتاگ علیه عکاسی جنگ داد سخن داده است، با این ادعا که این کار حساسیت ما را نسبت به آنچه باید تجربهای تکاندهنده و وحشتآفرین باشد از میان میبرد. اما او در تحقیق مفصلش که در نیویورکر انتشار یافت نکاتی را بیان میکند که طنین انتقادات تواین را دارد، و میگوید «کودکان هیروشیما و ناگزاکی همانقدر بیگناهاند که مردان جوان آمریکایی آفریقاییتبار (و تعدادی نن) که در شهرهای کوچک آمریکا سلاخی و از درختها آویزان شدند. بیش از صدهزار غیرنظامی آلمانی... با بمبهای آتشزای نیروی هوایی سلطنتی بریتانیا در درسدن سوزانده شدند [.]» او سپس ضمن «اذعان به استفاده از قدرت ماشین جنگی آمریکا که هیچ تناسبی با جنگافزارهای دشمنانش در صحنهی نبرد ندارد (نقض یکی از اصول بحنگافزارهای دشمنانش در صحنهی نبرد ندارد (نقض یکی از اصول بریاکاری و تزویر سیاستمداران آمریکا را پررنگ میکند که در حال تلاش برای زدودن لکههای ننگ از تاریخ داخلی خود هستند اما اعتنایی به برای زدودن لکههای ننگ از تاریخ داخلی خود هستند اما اعتنایی به همان مسائل در عرصهی بینالمللی ندارند.

مثالهایی که در بالا بر آنها تأکید کردیم تاریخ پر فراز و نشیب لیبرالیسم ضدجنگ رادیکال را در ادبیات نشان میدهد. داستانهای معاصر و نودسندگان آنها عمدتاً به این موضوع به همان شیوه ی نودسندگان

گذشته نمیپردازند. این موضوع کاملاً قابلفهم است و به این معنا نیست که کارهای مهمی انجام نشده است. با وجود این، به نظر میرسد که دوره ی جنگهای تمامعیار گذشته است. ملل توسعهیافته به سمت جنگهایی در مقیاس کوچکتر با نیروی انسانی کمتر و فناوریِ پیشرفته تر حرکت کردهاند. جنگ عراق یا عملیات غیرمستقیم کوچکتری که در شماری از کشورها در حال وقوع است، بهرغم مهیب بودنِشان، به اندازه ی جنگ جهانی دوم جلب توجه نکردهاند. و وجود ارتشِ داوطلب، اکثریت ما را از پرداختن هزینههای جنگ دور نگه میدارد.

امروز در عصر جنگهای ناموجه و دائمی و با توجه به نشانههایی که حاکی از بدتر شدن این وضعیت است، لیبرالیسم به مدافعان اخلاقی و پرشور صلح نیاز دارد. اگر بارگاس یوسا در این گفته بر حق باشد که ادبیات در تمدن و فرهنگسازی مؤثر است (و شواهدی حاکی از بر حق بودن او وجود دارد)، پس معقول و موجه است که رماننویسان بتوانند بیش از پیش در الهام بخشی صلح نقش داشته باشند.



## كلمبيا

ساکنان ایتوآنگو در آنتیکویا، منطقهای که به شدت از درگیری نظامی آسیب دیده است، در روز رفراندوم در مورد توافقنامهی صلح میان شورشیان نیروهای مسلح انقلابی کلمبیا (فارک) و دولت، بیرون یک واحد رای گیری جمع شدهاند.

عكاس: استفن فرى

# فجایع جنگ از دید مردم سوریه

**اندرو کاتز ۱** برگردان: افسانه دادگر

جنگ در سوریه تاکنون صدها هزار قربانی گرفته و ویرانیهای هولناکی به بار آورده است. تصاویر این فجایع را گزارشگران و خبرنگاران خارجی به طور گسترده در رسانههای سراسر دنیا منتشر کردهاند. اما از همه دردناکتر و تکاندهندهتر تصاویری است که خود سوریها ثبت کردهاند.

(هشدار: بعضی از عکسهایی که میبینید خشونت چشمگیری دارند و ممکن است خاطر بینندگان را بیازارند.)

نخستین قربانیِ جنگ، خبررسانیِ آزاد است. رسانههای مستقل ملی مورد تهاجم و تهدید قرار گرفته یا درشان تخته میشود. ورود روزنامهنگاران خارجی به کشور ممنوع میشود، آنها را گروگان می گیرند،

Andrew Katz, 'War through Syrian Eyes,' Time.

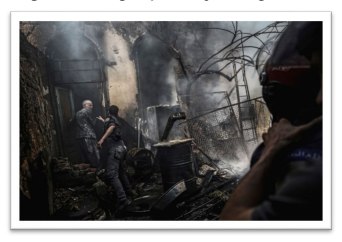
۱. اندرو کاتز روزنامهنگار و خبرنگار آمریکایی است. آنچه میخوانید برگردانِ این گزارش اوست:

یا اعدام می کنند. روزنامهنگاران محلیای که میمانند تا شاهد وقایع باشند نیز زیر فشارند و سرکوب می شوند. ما در سوریه شاهد این چیزها و بیش از آن بودهایم.

مطابق گزارش کمیتهی حمایت از روزنامهنگاران، از بین دست کم ۱۰۱ روزنامهنگاری که از سال ۲۰۱۱ تا به حال در سوریه کشته شدهاند، ۸۸ درصد شهروند همین کشور بودهاند و ۲۷ درصدشان عکاس به حساب میآمدند. بسیاری از روزنامهنگاران دیگر مرعوب شده، ربوده شده، نقص عضو پیدا کرده، یا به زور نفی بَلَد شدهاند. روزنامهنگاران خارجی، آن هم دست به عصا، جرئت کردهاند وارد منطقهی تحت کنترل کردها در شمال بشوند، یا اجازهی دسترسی به مناطق تحت کنترل دولت را پیدا کردهاند. اما بیشتر عکسهایی که منتشر شدهاند، مخصوصاً از مناطقی که در دست مخالفان است، معتلق به خود سوربهایهاست. شبکههای رسانهای فعال عکسهای آخرین صحنههای کشتار را توئیت می کنند، به امید رسیدن آنها به دست کسانی که بتوانند اوضاع را عوض کنند. پزشکان و پرستاران با استفاده از ابزاری چون واتسآپ در اتاقهای اورژانس خود تصویرهای غیرقابل انتشار را از آخرین حوادث دردناک برای گزارشگران ارسال میکنند تا پرده از حقایق امور بردارند. بیشتر کارهای تصویری که در اخبار اینترنتی به نمایش گذاشته میشود، یا در خبرنامهها چاپ میشود، و یا در تلویزیون نشان داده می شود، به وسیلهی خبرنگاران محلی همکار با آژانسهای بین المللی گرفته شدهاند، خبرنگارانی که بعضاً به دلایل امنیتی با اسم مستعار کار میکنند. اینها آخربن کوششها برای داشتن چشمها و گوشهای مستقل در خود صحنهی روبدادهاست.

در اینجا ۹ عکاس سوری تصویری را که بیش از همه آنها را تحت تأثیر قرار داده در دسترس دیگران قرار دادهاند. آنها به زبان خود (که به منظور اختصار و وضوح، اندکی جرح و تعدیل شده) زمینه و مفهوم شخصی هر تصویر را توصیف می کنند.

یک تصویر نشاندهنده ی دود و دمی است که پس از بمباران هوایی به هوا برخاسته است. دیگری یکی از امدادگران همکار با سازمان «دفاع از غیرنظامیان سوری»، که به «کلاه سفیدها» معروف اند، نشان می دهد. او می کوشد تا مردی را که در میان خاک و سنگ گیر کرده نجات دهد. صورت غرق خون این مرد درست روبهروی دوربین است. تصویر دیگر آرامش هراسانگیز زمان بازی در مدت کوتاه یک آتشبس موقت را نشان می دهد. این تصویرها، اگر جداگانه در نظر گرفته شود، نگاهی گذرا به کانونهای زندگی روزمره در جنگ می اندازد. اگر در کنار هم در نظر گرفته شود، از مصیبتهایی می گوید که هر روزه رشادتی را که به ظهور می رسد، و انسانیتی را که هنوز از آن اثری باقی است، آشکار می کند.



نیروهای واکنشِ سریع می کوشند تا پس از حملهی هوایی مانع آن شوند که ابوصبحی به خانهی خود در منطقهی تحت تصرف شورشیان در دوما در حومهی دمشق وارد شود. ۱۱ سیتامبر ۲۰۱۶. تصویر از محمد بدرا.

### محمد بدرا

وقتی صدای اولین انفجار موشک را شنیدم، به داخل زیرزمین دویدم تا مخفی شوم. هر ثانیهای را که می گذشت حس می کردم. صدای زنان و کودکانی را که جیغ می زدند، مردمی را که کمک می خواستند، صدای تاپ تاپ قلب خود و صدای نفس کشیدن خود را می شنیدم، و سرانجام صدای انفجار بمبهای خوشهای را. دوربینم را برداشتم و رفتم تا از آن چه روی می داد تصویربرداری کنم. همسایه ام، ابوصبحی، خانه ای قدیمی داشت که در آتش می سوخت.

اول رفتم آنجا و در محل امني مستقر شدم. ابوصبحي را تماشا مي كردم.

او تلاش می کرد تا با یک کاسه آب آتشِ داخلِ خانه را خاموش کند. همسایههای ما آمدند و شروع کردند به داد و هوار کشیدن که «ما به کمکهای فوری غیرنظامی احتیاج داریم، ما امدادگران مردمی را میخواهیم.» ناگهان، سر و کلهی یک آمبولانس پیدا شد که برای یافتن مجروحان آمده بود. از آنها خواستیم که آتشنشانها را خبر کنند. ابوصبحی غرق در تماشای خانهاش بود که داشت میسوخت. آن وقت، جلوی چشم من، مصیبتی روی داد: او شروع کرد به خاموش کردن آتش با یک کاسه آب. کاسه کاسه آب میریخت. چه بسا که می دانست نمی تواند آتش را خاموش کند، اما شاید علاقهاش به خانهاش باعث شده بود بکوشد و دست از تلاش بر ندارد. بعد، خانهاش باعث شده بود بکوشد و دست از تلاش بر ندارد. بعد، آتشنشانها آمدند و کار خود را شروع کردند. مأموران آتشنشانی بارها

آتشنشانها شلنگ آب را بردند و با شدت بر روی اتاقی پر از آتش آب ریختند. سرانجام آتش را از داخل حیاط خاموش کردند. دود و دم زبادی دور و بر ما بود، آتشنشانها وارد اتاق سوخته نشدند، اما ناگهان

از او خواستند خانهاش را که داشت می سوخت ترک کند. هر بار که این

را به او می گفتند، او فقط سرش را تکان می داد.

ابوصبحی رفت توی همان اتاق. آنها از او خواستند که نرود. هرچه اصرار کردند فایده نداشت. ابوصبحی گوشش بدهکار نبود. او دلبستهی خانه و زمینش بود.



پسرها در حال تاب خوردن در زمان آتشبس موقت در دوما، در منطقهی غوطای شرق، بیرون دمشق، ۲۷ فوربهی ۲۰۱۶. تصویر از سمیر الدومی.

#### سمير الدومي

این تصویر کودکان شاد و در حال تاببازی را در ۲۷ فوریهی ۲۰۱۶، که اولین روز آتشبس در سوریه بود، نشان می دهد. این اولین روزی بود که ما آنجا صداهای معمول گلوله و بمباران را نمی شنیدیم، و خون و بمباران ندیدیم.

بعد از ماهها گلولهباران، کشتار و محاصره، و بعد از دیدن دهها کودک مرده و مجروحان بمباران هوایی، و بعد از روز خونینی که شهر شاهدش بود که در آن کل یک خانواده (یک مادر و سه کودکش) به قتل رسیدند، فکر نمی کردم که باز هم کودکانی را با چهرههای خندان ببینیم. برای من روز بسیار شادی بود.

#### جنگ و ضدجنگ در زمانهی ما



خواهر مردی که در یک بمبگذاری انتحاری (که داعش مسئولیتش را به عهده گرفت) در شهری نزدیک تَل تَمر کشته شد. در مراسم تدفین برادرش در قمیشلی اشک حسرت میبارد، در شمال شرقی استان حَسَکه در سوریه، ۱۳ دسامبر ۲۰۱۵. تصویر از دِلیل سلیمان.

#### دِلیل سلیمان

زن کردی در قمیشلی، شهری با اکثریت جمعیت کردنشین در شمال شرقی استان حسکه در سوریه، که در مراسم تدفین برادرش، که به دست بمبگذار انتحاریِ داعش کشته شد، مویه میکند. من بیش از نیم ساعت ایستاده بودم و به چهرهاش نگاه میکردم، در آن غمی میدیدم که پیش از آن در تمام دوران کار عکاسی خود هرگز ندیده بودم. سر به سوی آسمان گرفته بود، گویی از این درد جان کاه به خدای عالم شکایت می بَرد و می نالد. هر وقت به این عکس می نگرم، غمی سنگین بر سینهام می نشیند.



تصویر پسری که به او دلداری می دهند، در حالی که در کنار پیکر یکی از اعضای خانواده ی خود ناله و فغان می کند، کودکی که بنا به گزارشها در بمبارانی در محلهی تحت تصرف شورشیان در حلب در ۲۷ آوریل ۲۰۱۶ مرده است. تصویر از کرم المصری.

#### كرم المصرى

من این عکس را در آوریل، پس از این که نیروهای دولتی بیمارستان قدس در محله 2 سُکری در حلب را به گلوله بستند، گرفتم. این کودک تعدادی از اعضای خانواده 2 خود (مادرش و برادر کوچکترش) را در آن روز از دست داد. پدرش نیز چند ماه قبل مرده بود. او در کنار جسد برادرش زار میزند. پیش از آن هم نتوانسته بود هویت جسد آشولاش شده 2 مادرش را تشخیص دهد. زاری و بیتابی او مرا به یاد سه سال پیشِ خودم انداخت، زمانی که خانوادهام را در یک حمله 2 هوایی نیروهای دولتی از دست دادم.

این پسر بعداً مادرش را از روی انگشتری طلایی که به دست کرده بود شناسایی کرد. آن گاه در هم شکست و کنار جسد او روی زمین وارفت. زار میزد و می گفت: «برای من دیگر کسی نمانده جز خدا که مواظیم

#### جنگ و ضدجنگ در زمانهی ما

باشد! حالا چه کسی به من غذا می دهد؟ کجا بروم؟ دیگر چگونه زندگی کنم؟» من این کلمات را نمی توانم فراموش کنم. این یکی از جان گدازترین صحنه ها برای من بوده است. وقتی او کنار جسد مادرش زار می زد، من دیگر نتوانستم به عکس گرفتن خود ادامه دهم. چون به یاد خودم افتادم که چطور کنار جسد مادر خودم ایستاده بودم و چه حالی داشتم، اشکهایم همین طور سرازیر شد. تنها فرق بین ما این بود که او اکنون کودک کم سن و سالی است و نمی تواند روی پای خودش بایستد و من آن زمان ۲۲ ساله بودم.



تصویر مردی خاک آلوده که پس از حملهی هوایی گزارش شدهی نیروهای دولتی به منطقهای تحت تصرف شورشیان در محله السُکری در حلب کنار خیابان نشسته است. ۳۰ مه ۲۰۱۶. تصویر از بَراع الحلبی.

#### بَراع الحلبي

یک روز در بازار، جایی که ابوعادل کار میکند، یک بمب خوشهای انداختند. او ازدواج کرده و چهار دختر دارد و در منطقهی تحت تصرف شورشیان در محلهی سُکری در حلب زندگی میکند. آنجا گاری

میوهفروشی دارد و از این راه امرار معاش می کند. اما آن روز گاری دستی پر از گیلاسهایش را از دست داد. او کنار گاری نشست، از آنچه پیش آمده بود و از این که توانسته بود از مرگ بگریزد در بهت و حیرت فرو رفته بود. وقتی به این عکس نگاه می کنم دردم می آید از این که می بینم این پیرمرد پسری ندارد که کمک خرجش باشد. دردم از این است که چطور آدمها می میرند و هیچ ارزش انسانی ای نمی ماند، و از آنها جز یک عدد که در گوشه ای ثبت شده چیزی به جا نمی ماند.

من این عکس را دوست دارم زیرا باز او را در موقعیت متفاوت دیگری پیدا کردم، در حالی که در آن محله با گاریای که تعمیر کرده بود سبزی میفروخت. بعد از همهی آن چیزها که به سرش آمده بود و او تحمل کرده بود، زندگی باز هم ادامه داشت.



جنازهای پشت یک آمبولانسِ آسیبدیده، بعد از آن که هواپیماهای رژیم بنا به گزارشها بمبهای خوشهای خود را در معادی، محلهای در حلب، انداختند. ۲۷ اوت ۲۰۱۶ تصویر از امیر الحلبی.

#### امير الحلبي

با دوستانم توی ماشین بودم که ناگهان اولین بمب خوشهای به وسیلهی هواپیماهای دولت سوریه بر سر ما ریخت. ۵۰ متر آن طرفتر. به محل رفتیم و زخمیهای زیادی را آنجا دیدیم. آمبولانس هنوز نرسیده بود. دوستم، که رانندگی می کرد، به کمک کسی شتافت و او را با ماشین خودش به بیمارستان رساند. من با دوستان دیگر خود ماندم تا این کشتار را ثبت کنم. سه دقیقه بعد آمبولانس رسید، و در حالی که آنها مصدومی را روی تخت برانکار میبردند، صدای دومین بمب خوشهای را که، مثل دفعهی قبل، از آسمان به همانجا افتاد شنیدیم. من فقط چند متر آن طرفتر بودم. آن فرد مصدوم زنده بود، اما بر اثر اصابت دومین بمب خوشهای مرد. یک بهیار که سعی کرده بود به دیگران کمک کند نیز سخت مجروح شده بود. بیشتر کسانی که در خیابان مجروح شده بودند مردند و دوست من، که داوطلبانه به غیرنظامیان کمک کرده بود، و خود من فقط شانس آوردیم که از مهلکه جان در بردیم.

صحنهی وحشتناکی بود. دهها جنازه در برابر چشم ما افتاده بود، و وقتی بمب دوم افتاد، آمبولانسها به همراه بستگان مجروحان کم کم رسیدند، دنبال بستگان خودشان میگشتند. شیون و زاریِ آنها به آسمان رفته بود و مویههایشان بلندتر از هر صدای دیگری بود. بوی مرگ کم کم خیابان را پر می کرد، جنازههای تکهپارهشدهی زیادی روی زمین بود، و داوطلبان سازمان «دفاع غیرنظامی» شروع کردند به ارائهی کمکهای اولیه. تا روزهای مدیدی نمیتوانستم این تصویر را از ذهن خود پاک کنم که چگونه مجروحان به محض افتادن بمب دوم بر سرشان مردند، و نیز صحنهی خیابان را که به چه شکلی در آمده بود

وقتی پر از جنازه شد، همین طور حال بهیاری را که برای کمک به مردم آمده بود و دست آخر مردم به کمکش شتافتند.



شرکت مسیحیان سوری در مراسم جشن صلیب مقدس در بیرون کلیسایی در دمشق. اواخر روز ۱۳ سیتامبر ۲۰۱۶. تصویر از لوعای بشاری.

#### لوعای بشاری

به نظر من این عکس گواه آن است که مردم سوریه هنوز امیدوارند که این جنگ پایان گیرد، و نشان می دهد که بسیاری از مسیحیان سوری دودستی به مملکت خود چسبیدهاند. من این عکس را برداشتم، که از پشت مردمی را نشان می دهد که رو به سوی کلیسایی دارند که غرق رنگهای روشن است، تا بیانگر تمسک آنها به کلیسا و پایمردی شان در عشق به میهن باشد.

من در این کلیسا ازدواج کردم و در مناسبتهای گوناگون در آن جشنهای خانوادگی را برگزار کردهام. این کلیسا نزدیک خط مقدم جبههی جنگ در منطقهی جُبَر، در غوطای شرقی، است. به همین دلیل عدهی کمی، به دلیل پرتاب موشک و گلولهها، حاضرند به آنجا

#### جنگ و ضدجنگ در زمانهی ما

بروند. امسال، مثل هر سال، مسیحیان جشن صلیب مقدس خود را برگزار کردهاند، اما تفاوت مراسم امسال در این بود که تعداد بیشتری برای خواندن دعا آمده بودند، و تا پاسی از شب پس از مراسم عشای ربانی آنجا ماندند، با این که برای آنهایی که در حوالی دمشق زندگی میکنند و وسیلهی نقلیهای ندارند به نظر دیر میرسید. این تصویر نشانگر امیدی است که مردم سوریه دارند به این که روزی اوضاع به حال عادی برگردد.



امدادگران و اهالی محل می کوشند تا مردی را از زیر سنگ و خاکِ ساختمانی بیرون بکشند، پس از حملهی هوایی که بنا به گزارشها به منطقهی تحت تصرف شورشیان در محلهی صالحین در حلب شده بود. ۱۱ مارس ۲۰۱۶. تصویر از طائر محمد.

#### طائر محمد

وقتی این پیرمرد و صورت غرق به خون او را که با خاک و خلِ باقیمانده از خانهاش در آمیخته شده بود دیدم، در حالی که به من نگاه می کرد، پیش خود فکر کردم که میخواهد به من حالی کند که «لنز دوربینت را گواه این جنایتی بگیر که علیه ما مرتکب شدهاند!» حالتهای چهرهاش

به شدت مرا تحت تأثیر قرار داد و هر بار که عکسی از او میگرفتم، خودم را به جای او میگذاشتم، جان به دربردهای، که از سرنوشت بقیهی اعضای خانوادهاش بی خبر است، از آنجا که او تنها فردی بود که سرش در میان سنگ و خاک دیده می شد. گاه تصور می کردم که او یکی از اعضای خانواده ی خود من است و من در حال ثبت جنایت شومی هستم که علیه او مرتکب شدهاند. هر بار که به من نگاه می کرد، می توانستم در چشمهایش درد و رنجی را ببینم که زنان، کودکان، و مردان این ملت تحمل کردهاند، تصاویر قربانیان خشونت در سوریه همیشه پیش چشمم خواهد بود.



تصویر پسری که پس از حملهی هوایی می دود، حملهای که با هدایت نیروهای دولتی سوریه محلهای را در بخش تحت تصرف شورشیان در حلب هدف قرار داد. ۲۴ آوریل ۲۰۱۶. تصویر از بها الحلی.

#### بها الحلبي

یک روز شنیدم که به محلهی سُکری در حلب حملهی سنگینی شده است. فوراً سوار موتورسیکلتم شدم و به طرف سُکری رفتم. وقتی به آنجا رسیدم، سانحه را به چشم دیدم. سایهی هراس در آنجا دیده

#### جنگ و ضدجنگ در زمانهی ما

می شد و زنان و کودکان از ترس پا به فرار گذاشته بودند. در میان دود و دم و غبار، کودکی را دیدم که پا به فرار گذاشته بود و از آنجا دور می شد و من عکسش را گرفتم.

مردم برای کمک فریاد می کردند و من نیز ترسیده بودم. رژیم دوباره به همان منطقه حمله کرد. بنابراین، من زود بساطم را جمع کردم و منطقه ی زیر گلولهباران را ترک کردم. عکسهای خود را به آژانس خبرگزاری فرستادم. چنین کشتاری را قبلاً هم تجربه کردهام، به همین دلیل هنوز هم می توانم صدای مردمی را در سر خود بشنوم که شیون می کردند. خبرنگار بودن در شهرهایی که بیش از همه جای دنیا در معرض خطر قرار دارند کار سختی است. ما زندگی خود را به خطر می اندازیم تا موجبات این را فراهم کنیم که جهان صدای کشتار مستمر شهروندان سوریه به دست رژیم اسد را بشنود. این کار مثل فریاد کمک سر دادن در ته یک چاه ویل است، جایی که صدا به کسی نمی رسد. آیا صدای ما به گوش کسی می رسد؟

### نشان قابیل: مهار امر مهارناشدنی

مارگارت مکمیلان برگردان: هامون نیشابوری

«سخنزانهای ریث» سلسله سخنزانهایی هستند که سالانه توسط یکی از اندیشمندان سرشناس از رادیوی بی بیسی پخش می شود. هدف این سخنزانها ارتقای فهم عموم و تولید بحث در مورد یکی از موضوعات مهم روز است. نخستین سخنزان این برنامه در سال ۱۹۴۸ برتراند راسل، فیلسوف انگلیسی و برنده ی جایزه ی ادبیات نوبل بود. آرنولد توینبی، ادوارد سعید، آنتونی گیدنز، مایکل سندل و استیون هاوکینگ برخی دیگر از این سخنزانان طی هفتاد سال گذشته بودهاند.

در سال ۲۰۱۸، بی بی سی از مارگارت مک میلان، استاد دانشگاه آکسفورد در رشته ی تاریخ دعوت کرد تا به عنوان سخنران برگزیده ی سال ۲۰۱۸، در پنج نوبت در مورد «جنگ» در رادیو سخنرانی کند. این سلسله درس گفتارها با عنوان کلی «نشان قابیل» به تاریخ جنگ، نقش جنگ در اجتماع، رابطه ی ما با زنان و مردانی که به جنگ می روند، نقش غیرنظامیان به عنوان حامیان و قربانیان جنگ، ارزیابی تلاشهای بین المللی برای مهار و یا توجیه جنگ، و رابطه ی جنگ و هنر می پردازد. مطلب زیر برگردان متن چهارمین سخنرانی با عنوان «مهار امر مهارناشدنی» است.

\*\*\*

میخواهم سخنان خود را با صحبت درباره ی کسی آغاز کنم که احتمالاً اغلب شما او را می شناسید: بتی ویلیامز. او به عنوان یک کنشگر در اوایل دهه ی ۷۰ به همراه کشیشی پروتستان وارد کارزاری علیه خشونت شد – و برای سالها به فعالیت خود ادامه داد. کشته شدن سه کودک در سال ۱۹۷۶، لحظه ای سرنوشت ساز برای او بود. بتی ویلیامز کوششهای خود را برای برقراری صلح آغاز کرد و مؤسسه ی «جامعه ی صلح دوستان ایرلند شمالی » را بنا نهاد. هدف این مؤسسه برقراری صلح در ایرلند شمالی و سایر نقاط جهان بود. در نخستین بیانیه ی آن چنین آمده است:

ما با استفاده از بمب، گلوله، و تمام روشهای خشونت آمیز مخالفایم. ما خود را متعهد به همکاری مداوم با همسایگان دور و نزدیکمان می دانیم تا عاقبت چنان جامعهی صلح آمیزی ایجاد شود که در آن فجایعی که تا کنون روی دادهاند به خاطراتی ناخوشایند و اعلام خطری همیشگی مبدل شوند.

در ۱۹۷۷، بتی ویلیامز و مایرید مگوایر به خاطر فعالیتهای خود برنده ی جایزه ی نوبل شدند. در طی قرون گذشته، افراد شجاع و آرمانگرای بسیاری کوشیدهاند به جنگ پایان دهند و با این حال جنگهای بسیاری روی داده است. مایلام در راستای بررسی این موضوع که چگونه می کوشیم جنگ را مهار کنیم و احتمالاً از آن ممانعت به عمل آوریم، درباره ی زن دیگری نیز صحبت کنم. او به زمان و مکان دیگری، به دوران پیش از جنگ جهانی اول، تعلق دارد: زنی به نام برتا فُن سوتنر که به خانوادهای اشرافی تعلق داشت. اما او پولی نداشت به همین علت همانند زنان جوان آن دوران شغلی

را که امکان انتخاب آن را داشت –و تعداد این مشاغل زیاد نبودندبرگزید و معلم سر خانه ی خانواده ای در وین شد. داستانی تکراری
اتفاق افتاد، پسر خانواده عاشق او شد زیرا وی زنی بسیار زیبا و
سرزنده بود. والدین آن پسر عقیده داشتند که آنها با هم جور
نیستند –این هم داستانی تکراری بود- و در نتیجه سوتنر مجبور به
ترک آنجا شد.

او به پاریس رفت و منشی بازرگانی شد که مهندس بود و با تحولی که در مواد منفجره ایجاد کرده بود توانسته بود ثروت کلانی به دست آورد. نام او آلفرد نوبل بود. او از این که ثروتش را از این راه به دست آورده بود، احساس گناه می کرد – این مواد منفجره ابتدا در معادن به کار می رفتند اما با گذشت چند سال از آنها در اسلحههای مرگیار استفاده می شد.

او یکبار به سوتنر گفت: «کاش می توانستم ماده یا ماشینی با چنان توان وحشتناکی تولید کنم که قادر باشد ویرانی عظیمی به بار آورد و در نتیجه دیگر امکان هیچ جنگی وجود نداشته باشد.» سوتنر تا آخر عمر دوستی با نوبل را حفظ کرد. او با معشوقش ازدواج کرد خانواده ی پسر در نهایت تسلیم خواسته ی آنان شدند- و بنا به دلایلی به قفقاز مهاجرت کردند. همسر سوتنر نان آور خوبی نبود و سوارکاری آموزش می داد و گاهی فرانسه نیز تدریس می کرد- و سوتنر کسی بود که باید مخارج خانواده را تأمین می کرد. او مشغول نوشتن شد و به نحو فزایندهای نوشتههای خود را به صلح نوشتن شد و به نحو فزایندهای نوشتههای خود را به صلح اختصاص داد. پس از مشاهده ی بی واسطه ی پیامدهای جنگ بین روسیه و ترکیه—زیرا این جنگ در قفقاز روی داد- رمانی نوشت، روسیه به نام تفنگت را زمین بگذار که در آن زمان بسیار معروف

شد و موفقیت زیادی کسب کرد. این رمان به جنگ و نفرت و هراسی که جنگ می توانست برانگیزد، می تاخت.

لئو تولستوی، که او نیز به آرمان صلح متعهد بود، وی را چنین توصیف می کند: زنی با «باورهای عمیق اما بیاستعداد.» با این حال، وی بسیار بسیار تأثیرگذار بود. از جمله اقدامات او این بود که آلفرد نوبل را متقاعد کرد بخش عمده ی ثروت عظیم خود را وقف «جایزه ی صلح نوبل» کند، جایزه ای که در سال ۱۹۰۱ تأسیس شد و بعدها بتی ویلیامز نیز آن را دریافت کرد.

سوتنر خود یکی از نخستین برندگان این جایزه بود. او پیهیچ شرمی برای به دست آوردن آن لابی کرد زیرا بدهی زیادی داشت. او فردی عجیب و خاص بود، اما فرد خاصی که بسیار تأثیرگذار بود و به سنتی قدیمی تعلق داشت، سنتی که می کوشید راههایی برای ممانعت از جنگ بیابد یا دست کم آثار نامطلوب آن را کاهش دهد. تصور می کنم این امر اتفاقی نیست که بسیاری از کسانی که کوشیدهاند به جنگ پایان دهند، زن بودهاند. فکر می کنم زنان از دیرباز توجه خاصی به جنگ داشتهاند زیرا این پسران، پدران، و همسران آنان (کسانی که دوستشان داشتند) بودند که می رفتند و می جنگیدند. در دههی ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ در کشورهای انگلیسی زبان نقش عمدهای در جنبشهای صلح داشتند. «اتحادیهی بین المللی زنان برای صلح و آزادی» یکی از آنان بود و اخیراً هم در بریتانیا شاهد حرکت اعتراضی زنان در گرینم کامن بودیم که تلاش بریتانیا شاهد حرکت اعتراضی زنان در گرینم کامن بودیم که تلاش داشتند مانع از به کارگیری سلاحهای جدید آمریکایی شوند.

همواره کسانی هم هستند که میگویند چنین تلاشها و چنین مبارزاتی بی فایدهاند. آیا برتا فُن سوتنر اشتباه می کرد؟ آیا آلفرد نوبل اشتباه می کرد؟ آیا بتی ویلیامز اشتباه می کرد؟ جنگ –که به طور

خیلی خلاصه یعنی کاربست خشونت سازمانیافته برای رسیدن به اهدافی مشخص و وادار کردن دیگران به انجام کاری که شما میخواهید- هنوز هم وجود دارد. ما باید آن را درک کنیم زیرا بخشی جدایی ناپذیر از تار و پود جامعه ی ما و، متأسفانه، تار و پود بسیاری از جوامع دیگر است.

اینک که به جهان مینگریم، میبینیم احتمال کشمکشهای کوچک و بزرگ رو به افزایش است. جنگهایی در جریاناند و به نظر میرسد برخی از آنها -در جاهایی مانند یمن، افغانستان، سودان، و منطقه ی دریاچههای بزرگ آفریقا- پایان قریبالوقوعی ندارند. از سوی دیگر ما شاهد گسترش مداوم سلاحهای کشتار جمعی اتمی، شیمیایی، و بیولوژیکی- هستیم و به نحو روزافزونی جنگ ابعاد جدیدی پیدا می کند مانند جنگ سایبری (مجازی)؛ توانایی قدرتها برای به راه انداختن جنگ سایبری به طور تصاعدی رو به افزایش است. به عنوان یک مورخ باید بگویم که اگر میخواهیم اکنون را دریابیم و امید به حل و فصل مشکلات آینده داشته باشیم، باید به گذشته بنگریم. باید بکوشیم جنگ -نحوه ی آغاز، تداوم، و پایان یافتن آن- را درک کنیم.

بیشک، یکی از ناسازه های متعدد جنگ این است که به رغم آن که جنگ کاربست خشونت است و اغلب میبینیم که در جنگ ها هیچ حد و مرزی وجود ندارد، با این حال تلاش می کنیم مرزهایی ایجاد کنیم. می کوشیم تا قواعد جنگ را بیابیم، آن را محدود کنیم، و راههایی برای کاستن از فجایع آن پیدا کنیم. این تلاشها قدمتی به اندازه ی خود جنگ دارند و قدمت جنگ نیز به زمانی باز می گردد که سازماندهی جوامع بشری آغاز شد. می کوشیم جنگ را توجیه کنیم، روال و اسلوب جنگیدن را کنترل کنیم، قواعدی برای

محافظت از غیرنظامیان ایجاد کنیم، قواعدی برای زندانیان جنگی داشته باشیم. همچنین، می کوشیم تا آن را متوقف کنیم و اگر خیلی خوشبین باشیم می کوشیم تا آن را یکسره ممنوع کنیم.

در راستای بررسی تلاشهایی که برای مهار جنگ صورت گرفته است، ابتدا به نحوه ی توجیه جنگ میپردازم. توسیدید، کسی که در «تاریخ جنگهای پلوپونزی» یکی از نخستین روایتها از جنگ را به دست داده است، می گوید: «قدرتمندان هر کاری بتوانند انجام میدهند و ضعفا رنجی را متحمل می شوند که ضروری است.» قرنها بعد ماکیاولی حرف مشابهی زد: «جنگ، زمانی که ضروری باشد، عادلانه است.» البته این که چه کسی این ضرورت را تعریف می کند در فرهنگهای مختلف متفاوت است اما زمانی که مردم بخواهند جنگ کنند معمولاً دلیلی هم برای آن می بابند.

اما حتی ملتهای قدرتمند و مردم قدرتمند نیز معمولاً به دنبال توجیهی برای جنگ هستند، امری که نشان می دهد جنگ جنبهای هراس انگیز دارد و عموم مردم با آن مخالف اند و به همین علت باید دلایلی برای ضرورت جنگ و علت عادلانه بودن این دلایل ارائه کرد. فکر کنم این مسئله در تمام فرهنگها صادق باشد.

در ۱۱۲۲ ق.م. در سرزمینی که بعدها تبدیل به کشور چین شد، حکمرانی به نام دوک ژو سرزمین مجاور خود را که فرهنگی غنی داشت و پیشرفتهتر بود تسخیر کرد. استدلال او برای جنگ با این همسایه –پادشاهی شانگ- این بود که شاه شانگ فردی میخواره است که رعایای خود را آزار و اذیت میکند و در نتیجه دیگر شایستهی پادشاهی نیست. خدایان حمایت خود را از او سلب کردهاند و به این سبب حملهی دوک ژو و سرنگون ساختن شاه و الحاق قلمروی او به سرزمینش کاری موجه بوده است.

برای توجیه جنگ اغلب از دین یا خدایان کمک گرفته می شود – مثلاً، صلیبیون را در نظر بگیرید- اما در قرون و اعصار گذشته دین به دنبال محدود کردن جنگ نیز بوده است. مسیحیت بسیار کوشیده است تا تعریفی از جنگ عادلانه و ناعادلانه فراهم آورد؛ البته این مسئله تنها محدود به مسیحیت نیست و در سراسر جهان قابل مشاهده است.

افلاطون، که خود در دوران جنگ پلوپونزی رشد یافته بود، زمانی که دربارهی جامعهی عادلانه میاندیشد میگوید: «هنگام جنگ باید این مسئله را در نظر داشت که در نهایت هر دو طرف باید با یکدیگر آشتی کنند، بنابراین در زمان جنگ نباید کارهایی انجام داد که این آشتی را ناممکن سازد.»

سن آگوستین در قرن ۴ و ۵ این ایده را پذیرفت. او با اکراه قبول کرد که جنگ جزئی از وضعیت بشری است اما تأکید داشت که باید قساوت آن محدود شود و هدفش صلح باشد. یکی از گفتههای متعدد او درباره ی جنگ چنین است: «تفاوت زیادی دارد که انسانها در راه چه هدفی و تحت چه حاکمیتی وارد جنگی ضروری می شوند.» همچنین به گفته ی او: «همانطور که مکرراً گفته شده است، صلح پایان جنگ است.» به این ترتیب، نحوه ی خاتمه دادن به جنگ در تعیین شیوه ی جنگ بسیار بااهمیت است.

در طول زمان اصولی درباره ی جنگ تدوین کردهایم که اغلب به جای رعایتشان، از آنها تخطی کردهایم. اصولی مانند این که: جنگ باید آخرین چاره باشد؛ تنها حاکمیتی قانونی می تواند اعلام جنگ کند (و البته بر سر این که حاکمیت قانونی چیست، اختلافات عمیقی وجود دارد)؛ جنگ باید مبنای روشنی داشته باشد، مثلاً برای جبران حقوق پایمال شده یا دفاع در برابر خواستههای

ناعادلانه (اما باز هم مى توان اين امور را به تناسب اهداف، تحريف کرد). در جنگ جهانی اول تمام طرفین اعلام کردند که آنان تنها مشغول دفاع از خود در برابر حملات و خواستههای ناعادلانهاند. جنگ باید با اهداف آن متناسب باشد- دست کم این باور اصولی ماست- و اگر بتوان با شیوههایی ملایمتر در جنگ پیروز شد، نباید زباده از حد به زور متوسل شد؛ کوششهای بسیاری برای ایجاد تمایز بین کسانی که واقعاً مشغول جنگیدناند و افراد غیرنظامی صورت گرفته است. با این حال گسترش جنگ افراد بیشتری را درگبر کرده است و ایدهی ملت، که همگی ما جزئی از آن هستیم، معمولاً به ابن معنا در نظر گرفته میشود که زمانی که ملتها درگیر جنگ هستند، تنها با سریازان، نیروی هوایی، و نیروی دربایی یکدیگر نمى جنگند بلكه در واقع مشغول جنگ با كليت جامعهى مقابل اند. علاوه بر این که به دنبال دلایل مناسب برای جنگیدن بودهایم، کوشیدهایم جنگی را که در جربان است محدود کنیم و به همین سبب دربارهی آنچه در خلال جنگ روی میدهد قواعد بسیاری وجود دارد.

اعلام آتشبس در خلال جنگ سنتی دیرپا در جامعه ی بشری است. در دوران یونان باستان، هنگام برگزاری بازیهای المپیک، آتشبس برقرار می شد. در قرون وسطی، کلیسای مسیحی در غرب تلاش داشت تا جنگهای محلی را محدود کنند. هدف آنان تا اندازهای کاستن از رنج و مصیبت بود اما دلیل دیگر آن بود که کلیسا ترجیح می داد جنگاورانش بر جنگهای صلیبی -جنگهایی که کلیسا مروج و مشوق آنها بود- متمرکز شوند. این کار منجر به نهادینهسازی اقداماتی شد که اغلب رعایت می شدند. از قرن یازدهم، کلیسا حامی و مشوق «آتشبس الهی» بود و تأکید داشت که در برخی اوقات

نباید جنگید: برای مثال، از عصر شنبه تا صبح دوشنبه نباید جنگید تا مردم بتوانند بر امور معنوی تر متمرکز شوند. با گذر زمان، روزهای دیگری نیز –مانند تعطیلات مذهبی- به این ممنوعیت اضافه شدند. همچنین کلیسا تلاش کرد تا مسابقات شوالیه ها را، که از نظر آنها صرفاً خشونت ورزی بود، متوقف سازد-البته در این امر موفقیت چندانی نداشت. برخی از این آتش بسها تا زمان حاضر رعایت شدهاند.

احتمالاً همه ی شما داستانهای آتشبس کریسمس سال ۱۹۱۴، سال نخست جنگ جهانی اول، را شنیدهاید، روزی که در قسمتهای عمده ی جبهه ی غربی سریازان دست از جنگ کشیدند و حتی برخی از سنگرهای خود بیرون آمدند و در منطقه ی حائل بین دو طرف به یکدیگر هدیه ی کریسمس دادند، با هم سرود خواندند، و ظاهراً گروهی با یکدیگر فوتبال نیز بازی کردند.

مقامات عالی رتبه این مسئله را نپسندیدند -به نظر آنان این وضعیت به روحیه ی جنگاوری آسیب می رساند- و چنین آتش بسهایی دیگر ادامه نیافت. اما شواهد فراوانی وجود دارد که در خلال جنگ جهانی اول در برخی سنگرها، طرفین با یکدیگر کاری نداشتند: مادامی که کسی تیراندازی را شروع نمی کرد آنان به یکدیگر شلیک نمی کردند و زمانی که افراد برای به خاک سپردن کشته شدگان خود از سنگرها خارج می شدند، طرف مقابل معمولاً حرمت آنان را نگاه می داشت. شواهدی وجود دارد که نشان می دهد سریازان اغلب مایل نبودند به طرف مقابل شلیک کنند مگر آن که سریازان اغلب مایل نبودند به طرف مقابل شلیک کنند مگر آن که آنان را مجبور به این کار می کردند.

همچنین برای محدود کردن کسانی که میتوان در جنگ به آنان حمله کرد و کشت، تلاشهایی صورت گرفته است. در قرون وسطی، بنا بر قاعده ی «صلح الهی» کلیسا، برخی گروهها و چیزها ایمنی داشتند: باید از کلیساها محافظت می شد و نباید تخریب می شدند؛ درختان زیتون نباید بریده می شدند؛ فقرا، کشاورزان، یا بازرگانانی که برای مردم امکان زندگی فراهم می کردند نباید کشته می شدند و نباید مورد حمله قرار می گرفتند. در قرون آتی مجدداً تلاشهایی برای محدود کردن کسانی که در جنگ می شد به آنان حمله کرد، صورت گرفت.

اسباب تأسف است که در تاریخ اروپا چنین تلاشهایی برای ایجاد قواعد صرفاً محدود به سایر اروپاییها بود. این قواعد شامل حال بخشهای «نامتمدن جهان»، عنوانی که در آن دوران رواج داشت، نمی شد و این مسئله تا زمان حاضر نیز تداوم داشته است. در رابطه با نحوه ی تعامل با شهروندان مناطق اشغالی، تسلیم شدن، نحوه ی رفتار با اسرای جنگی، و نحوه ی مبادله ی اسرای جنگی قواعدی وجود داشت؛ حتی برای خرید اسرا، فهرست قیمت وجود داشت. برای مثال در ۱۶۷۵ فرانسه و اسپانیا در رابطه با نرخ اسرا قوانین بسیاری در رابطه با نحوه ی رفتار با اسرای جنگی وجود دارد. در قرون نوزدهم و بیستم در رابطه با نحوه ی رفتار با اسرا مجموعه ای از توافقها صورت گرفت. قدرتهایی که در نهاد نسبتا تازه تأسیس صلیب سرخ (در میانه ی قرن نوزدهم تشکیل یافت) عضویت دارند اختیار انجام اموری مانند ارسال نامه و بسته ی بستی را به این نهاد واگذارده اند.

همواره می توان قواعدی وضع کرد اما مسئله ی اصلی نحوه ی رعایت این قواعد و وجود ارادهای برای رعایت آنها است. نکته ی برجسته و هولناک در جنگ جهانی دوم این است که نیروهای

آلمان نازی در رابطه با اسرای غربی این قواعد را رعایت می کردند زیرا تصور می کردند نژاد اسرای غربی مشابه نژاد آلمانی ها است اما در شرق، جایی که اسرا روسی، اوکراینی، و اسلاو بودند برخورد نازی های با اسرا هولناک بود زیرا آنان را مادون انسان تصور می کردند.

گاهی تلاشهایی بلندپروازانه برای حذف کامل جنگ و یافتن راههایی برای حل مناقشات بین المللی صورت گرفته است؛ این تلاشها غالباً پس از بحرانهای عمده آغاز می شوند. انسانها معمولاً بلافاصله پس از واقعهای هولناک بهتر تمرکز می کنند و پس از وقوع امری هراسانگیز، دغدغهی آنان نحوه ی سرو سامان دادن به امور است.

بسیاری از اندیشههای کنفوسیوس در چین باستان ریشه در این امر دارد که وی در دوران معروف به «عصر دولتهای جنگطلب» میزیست، زمانی که حکومتهای مختلف مشغول جنگ با یکدیگر بودند و مردم عادی زندگی مصیبتباری داشتند. پس از ۱۶۴۸، زمانی که عاقبت جنگهای سیسالهی اروپا به پایان رسید، تلاشهایی برای ایجاد نظامی بین المللی صورت گرفت که بر اساس آن دولتها در امور یکدیگر مداخله نمی کردند و همگی آنها همطراز محسوب می شدند. پس از جنگهای دوران ناپلئون، که خرابی زیادی در اروپا به بار آورد، مجدداً تلاشهایی برای تأسیس سازمانهای صلح و ممنوع ساختن جنگ صورت گرفت. در ۱۸۱۶، درست پس از پایان جنگ و بعد از نبرد واترلو، گروهی از درست پس از پایان جنگ و بعد از نبرد واترلو، گروهی از دگراندیشان و دینداران به منظور ترویج صلح جهانی و دائمی دگراندیشان و دینداران به منظور ترویج صلح جهانی و دائمی

متعددی وجود داشتند- اغلب اعضای این انجمنها را گروههای مختلف مسیحی، مانند کوئیکرها و منونایتها، تشکیل می دادند. در قرن نوزدهم، به ویژه در اروپا، خوشبینی زیادی وجود داشت که جهان در حال فاصله گرفتن از جنگ است. بزرگتر شدن و خونبارتر شدن جنگها (اینک امکان آن وجود داشت که ارتشهای بزرگتری به میدان فرستاده شوند) باعث ترس شده بود. وضع اقتصاد اروپای غربی آن اندازه خوب بود که می توانست برای مدتهای طولانی به جنگ ادامه دهد و سربازان را در میدان جنگ مدتهای دارد و جنگافزارها هم —به لطف افرادی مانند آلفرد نوبل-مرگیارتر می شدند.

اتفاق دیگر این بود که آگاهی عمومی در حال افزایش بود: مردم باسوادتر می شدند و به تدریج به امور کشور خود علاقه ی بیشتری نشان می دادند. این مسئله می توانست منجر به جنگ شود. گاهی افکار عمومی حکومت را به سمت جنگ سوق می داد. از سوی دیگر، باسوادتر شدن مردم در اروپا موجب می شد علاقه به صلح نیز افزایش بیابد. در قرن نوزدهم، به ویژه در اواخر قرن، بسیاری از اروپاییان با توجه به وضعیت اروپا می گفتند: به نحوی شگرف در حال پیشرفت ایم، قدرت اقتصادی فوق العاده ای در حال تکوین حال پیشرفت ایم، قدرت اقتصادی فوق العاده ای در حال تکوین است، بر بخش عظیمی از جهان تسلط داریم این تسلط در آن ایام یا به صورت مستقیم توسط امپراتوری های اروپایی اعمال فناوری پیشرفت بسیاری داشته ایم، دیگر به جنگ نیاز نداریم؛ فناوری پیشرفت بسیاری داشته ایم، دیگر به جنگ نیاز نداریم؛ جنگ کار مردم نامتمدن است.

اشتفان تسوایگ، نویسندهی بسیار خوب اتریشی، در آغاز جنگ جهانی دوم شرح حال خود را نوشت. او در تبعید به سر میبرد زیرا

یهودی و لیبرال بود و زمانی که آلمان نازی اتریش را اشغال کرد، مجبور به ترک کشور شد. او در شرح حال خود توصیفی از دنیای جوانیاش (پیش از سال ۱۹۱۴) به دست می دهد، از جمله می نویسد: «اینک مردم همان اندازه به امکان بازگشت توحش گذشته، مانند جنگ بین ملل اروپایی، باور دارند که به اشباح و جادوگران.» هنگامی که نوشتن شرح حال خود را به پایان برد، دست به خودکشی زد زیرا تحمل دیدن آنچه را که بر اروپای عزیزش می گذشت، نداشت. اما این دیدگاه این ایده که اروپا به قدری پیشرفته است و اوضاع چنان تغییر کرده است که دیگر جنگ معقول یا ممکن یا محتمل نیست- متعلق به پیش از سال ۱۹۱۴

همچنین وابستگیهای اقتصادی، نحوه ی وابستگی اقتصاد اروپا و سایر نقاط جهان به یکدیگر، برای مردم نکتهای قابل تأمل بود- توجه داشته باشید که درباره ی عصر جهانی شدن درست پیش از جنگ جهانی اول صحبت می کنیم. مردم می گفتند کشورهایی که با یکدیگر مبادلات تجاری دارند با هم جنگ نخواهند کرد و کشورهای اروپایی درک خواهند کرد که منافع تجارت بسیار بیشتر از جنگ است. یکی از عجایب جنگ جهانی اول این است که آلمان و بریتانیا بزرگ ترین شریک تجاری یکدیگر بودند اما بر خلاف امید مردم پیش از ۱۹۱۴، این امر مانع از جنگ آنان با یکدیگر نشد. ترسهایی هم وجود داشتند: هولناک تر شدن جنگ، وسعت مقیاس، و امکان تداوم آن برای مدتی طولانی این ترس را پدید آورده بود که جنگ میتواند جوامع درگیر در منازعه را نابود کند یا شدیدا به آنها آسیب برساند.

ایوان بلوخ یک لهستانی یهودی بود که پیش از جنگ جهانی اول به روسیه نقل مکان کرده بود، او از راه بانکداری ثروت کلانی به دست آورده بود و بسیاری از خطوط راه آهن روسیه توسط او احداث شده بودند. او نیز مانند آلفرد نوبل، نسبت به اوضاع جهان نگران بود و ثروت کلان و هوش سرشار خود را به کار گرفت تا به بررسی جنگ بپردازد و حاصل آن تألیف شش مجلد قطور دربارهی آیندهی جنگ شد. وی مینویسد: «اینک قدرتهای اروپایی توانایی آن را دارند که در مقیاسی بسیار وسیع و برای مدتی بسیار طولانی بجنگند و کار آنان به بست خواهد رسید زیرا بین طرفین چنان موازنهای برقرار است که هیچیک نمیتواند بر دیگری غالب شود بلکه تنها میتوانند مانع پیروزی یکدیگر شوند.» او درک روشنی از اموری داشت که بعدها در جنگ جهانی اول روی داد. او چنین جنگی را پیشبینی می کرد و به طور کلی پیشبینیاش کاملاً درست بود.

او تصور می کرد اگر این نکته را به مردم گوشزد کند، اگر مدام به مردم بگوید که خطر چنین جنگی پیش روی آنان قرار دارد، و این که اگر وارد چنین جنگی شوند دیگر به آسانی نمی توان به آن پایان داد و جامعه شان نابود خواهد شد، و این که چنین جنگی برای سالها تداوم خواهد داشت، مردم به او گوش خواهند داد و حرف هایش را باور خواهند کرد. او به ناشر بریتانیایی خود نوشت: «در آینده جنگی در نخواهد گرفت زیرا اکنون که آشکار شده جنگ مترادف با خودکشی است، جنگیدن ناممکن شده است.» به این ترتیب، پیش از ۱۹۱۴، نشانه های امید بخشی وجود داشت و بیشک بسیاری از اروپاییان تصور می کردند دیگر جنگی به وقوع نخواهد پیوست.

در واقع، در اندیشههای فراملی نیز پیشرفتهایی صورت گرفته بود. خود کلمه ی «فراملی گرایی» در این دوران کاربرد یافت و از نشانههای آن پیدایش سمنهای (سازمانهای مردم نهاد) بین المللی ، سمنهای مانند صلیب سرخ –که به نهاد بین المللی مهمی تبدیل شد- و امید به این امر بود که عاقبت قوانین بین المللی تکوین خواهد یافت.

یکی از اموری که در روابط بین الملل واقعاً در حال تغییر بود، مسئله ی حکمیت و داوری بود: قدرتهایی که با یکدیگر مناقشه داشتند توافق می کردند به نزد داوری بی طرف بروند و متعهد می شدند رأی آن داور را بپذیرند. تعدادی از این داوری ها در قرن نوزدهم به وقوع پیوست. بین سالهای ۱۷۹۴ و ۱۹۱۴ حدود  $\pi$  داوری  $\pi$  داوری  $\pi$  داوری  $\pi$  داولته داوطلبانه ی مناقشه به طرف ثالث و توافق داوری گردن نهادن به حکم آن- انجام شد. بیش از نیمی از این داوریها، پس از سال  $\pi$  ۱۸۹۰ روی دادند. به این ترتیب اروپاییان و سایر مردم جهان می دیدند که گرایشی در حال تکوین است و ملتهای بیشتری آمادگی آن را دارند که مناقشههای خود را به داوری بگذارند.

قوانین دیگری نیز در حال تدوین بودند –مانند کنوانسیون ژنو در رابطه با نحوه ی رفتار با سربازان زخمی در میدان نبرد- اما این قوانین در رابطه با کسانی که «ملتهای نامتمدن» خوانده می شدند رعایت نمی شد، و این عیب بسیار بزرگی بود. اجازه بدهید برای روشن شدن وضعیت، از «دفترچهی راهنمای قوانین نظامی بریتانیا» در سال ۱۹۱۴ نقل قول کنم: «در جنگ بین ملتهای متمدن و نامتمدن، هیچ قاعدهای وجود ندارد. فرمانده ی نیروهای متمدن هر آنچه را صلاح دانست می تواند اجرا کند.» به عبارت

دیگر، در رابطه با مردم نامتمدن هیچ قاعدهای وجود ندارد و اگر فرمانده ی نیروهای متمدن که در میدان نبرد حاضر است تصمیم بگیرد که با آنان رفتار خوبی داشته باشد، این تصمیم خود او است، او بر حسب شرایط تصمیم گیری می کند.

در دوران پیش از سال ۱۹۱۴، جنبشهای صلح نیز وجود داشتند: جنبش بزرگ صلح طبقهی متوسط و همچنین جنبش عظیم صلح طبقهی کارگر در انترناسیونال دوم –که جامعهای بود متشکل از سازمانهای کارگری و احزاب سوسیالیست ملی و بین المللی و سال به سال نیز بر وسعت آن افزوده می شد. در انترناسیونال دوم، آنان تصور می کردند قابلیت آن را دارند که جنگ را متوقف کنند زیرا نمایندهی تعداد بسیاری از طبقات کارگر بودند و می گفتند اگر جنگی روی بدهد، آنان نخواهند جنگید. اگر آنان می توانستند اعضای خود را به نجنگیدن راضی کنند، ارتشهای بزرگ اروپایی اعضای خود را به نجنگیدن راضی کنند، ارتشهای بزرگ اروپایی نمی توانستند شکل بگیرند زیرا نیروی ذخیره به ارتش نمی پیوستند؛ راه آهن از کار می افتاد، کارخانهها تعطیل می شدند، بارگیری و تخلیهی بار کشتیها ممکن نبود. این دلگرمی وجود داشت که اینک مردم عادی عاقبت توانایی آن را یافته اند که بتوانند جنگ را متوقف کنند.

تحت چنین فشارهایی و به خاطر ترسی که وجود داشت، دولتها پیش از سال ۱۹۱۴ موافقت کردند تا در دو کنفرانس در لاهه شرکت کنند. نخستین کنفرانس در ۱۸۹۹ و به درخواست تزار جوان روسیه، نیکلاس دوم، برگزار شد. او نگران هزینهی بالای مسابقهی تسلیحاتی بود، میدانست که کشورش نیازمند توسعه است، و واهمه داشت که اگر وارد مسابقهی تسلیحاتی شود روسیه نتواند با همسایگانش رقابت کند در نتیجه سایر رؤسای دولتها

را قانع کرد که یا خود حضور بیابند یا نمایندهای به لاهه بفرستند. مشکل این بود که آنان با روحیهی مناسبی در کنفرانس شرکت نکردند: عموی او، ادوارد هفتم پادشاه بریتانیا، گفت: «این کنفرانس یاوهترین و پوچترین چیزی بود که تا به حال شنیده بودم»؛ آلمانها هم به نمایندگی خود پروفسوری را فرستاده بودند که اخیراً مقالهی جدلی تأثیرگذاری علیه کلیت ایدهی جنبش صلح منتشر کرده بود. به این ترتیب شرکت کنندگان در واقع برای ممنوع ساختن جنگ یا تعدیل آن تلاش مؤثری نکردند.

در نخستین کنفرانس پیشرفتهای اندکی حاصل شد: آنان به توافق رسیدند که کار بر روی گازهای خفقان آور را متوقف کنند-امری که با شروع جنگ جهانی اول کاملاً نادیده گرفته شد؛ بر سر منع به کارگیری گلولههای خاصی که انگلیسیها ساخته بودند و پس از ورود به بدن منفجر می شد و زخمهای کشندهای بر جای می گذاشت، به توافق رسیدند؛ همچنین به توافق رسیدند که از بالن راکت پرتاب نکنند. به این ترتیب، پیشرفت چندانی در روند صلح حاصل نشد.

عاقبت در دومین کنفرانس لاهه در ۱۹۰۷ برای ایجاد دادگاهی دائمی برای داوری بین کشورها توافق حاصل شد، و این پیشرفت مهمی محسوب می شد. برای کنفرانس سومی در ۱۹۱۵ برنامهریزی شده بود که بنا به دلایلی آشکار تشکیل نشد. مسئله این بود که در اروپا، همانند جهان امروز، افرادی بودند که فکر می کردند می توان از جنگ به عنوان اسلحه استفاده کرد. طراحان نظامی و برخی از دولتمردان هنوز تصور می کردند می توان از جنگ استفاده کرد،

آلمانیها نقشه ی جنگی فوق العاده ای داشتند که اگر درست پیش میرفت می توانستند ظرف ۴۰ روز فرانسه را شکست دهند و روسیه، متحد فرانسه، را وادار به تسلیم کنند. به رغم آن که شواهد روزافزونی دلالت بر این داشت که چنین حمله ای بسیار پرهزینه است و احتمالاً موفقیت آمیز نخواهد بود، آنان همچنان در چارچوب این حمله فکر می کردند. جنگهایی بودند که نشان می دادند هزینههای جنگ تقریباً غیرقابل تحمل شده است: جنگ داخلی آمریکا، جنگ ژاپن-روسیه، و جنگهای بالکان در سالهای داخلی آمریکا، جنگ جهانی اول نشان داد که جنگ به چه چیزی مبدل شده است و مانند تمام فجایع، پس از این جنگ نیز مجدداً تلاشهایی صورت گرفت تا اگر جنگ ممنوع نمی شود دست کم نوعی کنترل بر آن اعمال شود تا از برخی عواقب ناگوار دست کم نوعی کنترل بر آن اعمال شود تا از برخی عواقب ناگوار آن جلوگیری شود.

وودرو ویلسون، رئیس جمهور آمریکا، ایده ی «جامعه ی ملل» خود را در اروپا مطرح کرد و برخی از اروپاییان با شور و شوق از آن حمایت کردند- جامعه ی ملل برای اعضای خود امنیت عمومی فراهم می آورد و از قدرت جمعی خود برای مواجهه با مهاجمان به اعضای جامعه استفاده می کرد. ایده ی اصلی این بود که حمله ی نظامی ملل به یکدیگر ناممکن یا دست کم دشوار خواهد شد زیرا جامعه ی ملل با مداخله ی خود مانع از انجام آن می شد. بین دو جنگ جهانی کنفرانسهایی درباره ی خلع سلاح برپا شد –کنفرانس بزرگی در واشنگتن درباره ی نیروی دریایی و کنفرانس خلع سلاحی در ژنو- و در سال ۱۹۲۸ بین بسیاری از ملتها این توافق آرمانگرایانه شکل گرفته بود –پیمان بریان کلوگ که بسیاری از ملتها آن را امضا کرده بودند- که نباید ملتها از جنگ به عنوان ابزاری برای

مواجهه با سایر ملتها استفاده کرد. اکنون میدانیم که نتیجهی آن تلاشها چه بود.

پس از جنگ جهانی دوم (فاجعهای دیگر در تاریخ بشریت) جامعه ی جهانی دوباره به این فکر افتاد که چگونه می توان جنگ را ممنوع کرد: سازمان ملل تأسیس شد؛ سازمان برتون وودز ایجاد شد تا برای مردم جهان رفاه اقتصادی فراهم سازد و روابط نزدیک تری بین آنان به وجود آورد تا دیگر به دنبال جنگ با یکدیگر نباشند؛ در نورنبرگ و توکیو دادگاههایی برای محاکمه ی عاملان جنگ برپا شد و در کیفرخواستهای آنان به جرایم علیه صلح و بشریت اشاره شد. از ۱۹۴۵ معاهدات متعددی تصویب شدهاند: الحاقاتی بر کنوانسیون ژنو در رابطه با نحوه ی رفتار با غیرنظامیان و زندانیان، برچیدن یا تلاش برای برچیدن برخی از انواع جنگافزارها، کنوانسیون ۱۹۷۷ اتاوا علیه مینهای ضدنفر. فکر جنگافزارها، کنوانسیون گرفته است تا نه تنها جنگ تحت کنترل درآید بلکه مردم نیز نگاهی انسانی به یکدیگر بیابند و با یکدیگر بهتر رفتار کنند- برای مثال در اعلامیه ی حقوق بشر یا در کنوانسیون نسل کشی.

مکرراً تلاشهایی برای محدود ساختن جنگافزارهای نظامی صورت گرفته است، مانند آنچه در دوران جنگ سرد روی داد اما فکر می کنم در نهایت آنچه در دوران جنگ سرد حافظ صلح بود اطمینان طرفین به امکان ویرانی بود: هر دو طرف می دانستند که اگر دست به هر اقدامی بزنند، خودشان نیز در نهایت نابود خواهند شد.

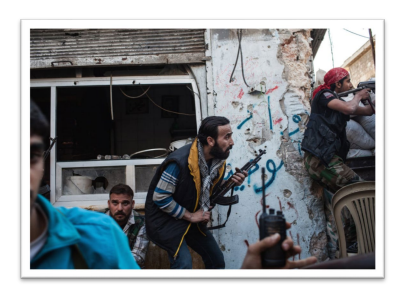
اینک وضعیت ما چگونه است؟ خُب، فکر میکنم از برخی جهات در همان وضعیت دوران پیش از سال ۱۹۱۴ قرار داریم. ما با

#### جنگ و ضدجنگ در زمانهی ما

چالشهای بین المللی مواجهایم، اختلافاتی در سطوح خردتر وجود دارد؛ در تصور می کنم هنوز امکان جنگ بین دولتها وجود دارد؛ هنوز کسانی وجود دارند که تصور می کنند دولتها می توانند با یکدیگر بجنگند و امید ییروزی داشته باشند.

جنگ ابعاد جدیدی یافته است. همانطور که پیشتر اشاره کردم، جنگ وارد فضای مجازی شده است. جنگافزارهای جدیدی تولید می شوند. اخیراً مطلع شدم که ریاتهای قاتل داریم، هنوز تلاش می کنیم جنگ را کنترل کنیم، برای آن طرحهایی داریم، و امیدواریم بتوانیم مانع جنگ بشویم. با خودم فکر می کنم آیا ما به جامعه ی صلح آمیز نزدیک تر شدهایم؟ جامعهای که، مجدداً از نخستین صلح آمیز نزدیک تر شدهایم؟ جامعهای که، مجدداً از نخستین اعلامیهی انجمن صلح ایرلند شمالی نقل قول می کنم- «در آن فجایعی که تا کنون روی دادهاند به خاطراتی ناخوشایند و اعلام خطری همیشگی مبدل» می شوند. بیایید همانطور که درباره کنیم این مسئله را آنچه در دهههای آتی پیش روی ماست تأمل می کنیم این مسئله را نیز مد نظر داشته باشیم.

سیاسگزارم



#### سوريه

روز سهشنبه ۶ نوامبر ۲۰۱۲، در قسطل حرامی، بخشی از شهر قدیمی حلب، مبارزان ارتش آزاد سوریه به سمت نیروهای رژیم تیراندازی میکنند.

عکاس: نیکل تانگ

## سخن آخر: صلح نور است

عبدالبهاء (۱۹۴۱-۱۹۴۱) فرزند ارشد بهاءالله، بنیانگذار آیین بهائی، بود که بعد از درگذشت پدرش رهبری جامعهی بهائی را به عهده گرفت. او نه صرفاً در مقام رهبر آیین بهائی بلکه به عنوان یک متفکر ایرانی، منادی اصلاحات اجتماعی و جنبشهای پیشرو در ایران، جوامع مسلمان و جهان غرب به شمار میرفت. عبدالبهاء در سال ۱۹۱۲ سفری نه ماهه به آمریکای شمالی داشت که او را به حداقل ۵۰ نقطه در ۱۹۱۵ ایالت از ایالات متحدهی آمریکا و استانهای کبک و اونتاریو در کانادا برد. در طی این سفر، مردمی از هر نژاد و طبقه به دیدار او میآمدند و گروهها و انجمنهای مختلف که دغدغهی حقوق زنان، برابری نژادی و اصلاحات اجتماعی داشتند او را برای ایراد سخنرانی و خطابه دعوت میکردند. موضوع صلح یکی از دغدغههای اصلی عبدالبهاء در این ملاقاتها و سخنرانیها بود و بارها به تفصیل دربارهی آفت جنگ، اصول زیربنایی صلح، فرآیند دستیابی به صلح جهانی و موانع موجود در این مسیر صحبت کرد.

این دفتر را با ترجمهی بخشی از سخنرانی او در «انجمن صلح نیویورک» در تاریخ ۱۳ مه ۱۹۱۲ به پایان میبریم:

اليوم هيچ فخر و مباهاتي از براي انسان اعظم از خدمت براي صلح اعظم نیست. صلح نور است، جنگ ظلمت است. صلح حیات است؛ جنگ ممات است. صلح هدایت است؛ جنگ ضلالت است: صلح اساس الهی است؛ جنگ تأسیس شیطانی است. صلح نورانیت عالم انسانی است؛ جنگ هادم بنیاد بشر است. وقتی نتایج را در عالم وجود ملاحظه می کنیم، میبینیم که صلح و دوستی عوامل سازندگی و بهبودی است، اما جنگ و جدال سبب وبرانی و اضمحلال است. جمیع كائنات مظهر دوستي و استحكام مواد اوليهاند و عدم، عبارت از فقدان انجذاب و اتفاق آنها. عناصر مختلف در تركيب، در كمال وفاق متحد شوند، اما وقتى كه ابن عناصر اختلاف پایند، یکدیگر را دفع کنند و نتیجه انحلال و نابودی است. هر شیئی از این طبیعت نصیبی دارد و این اصل بر آن حاکم است، چه که اساس خلقت در تمام مدارج و عوالم، مظهر یا نتیجه محبت است. ملاحظه كنيد اليوم عالم در اثر جنگ مضطرب و ناآرام است. صلح سلامت و سازندگی است؛ جنگ بیماری و وبراني است. وقتي كه يرچم حقيقت برافراشته شود، صلح علت سعادت و سكون و ترقى عالم انساني شود. در جميع ادوار و اعصار، جنگ عامل تدنی و ناراحتی بوده، در حالی که صلح و برادری، امنیت و مصالح بشری را تضمین نموده است. این تمایز به طور خاص در شرایط فعلی در جهان مشهود و معلوم، چه که جنگ در قرون گذشته به این درجه توحش و خرابی که امروز رسیده، نرسیده بود. اگر دو مملکت در گذشته به جنگ می پرداختند، ده یا بیست هزار نفر قربانی می شدند اما در این قرن نابودی صدهزار نفر در یک روز کاملا ممکن است. علم کشتار آنقدر تکمیل شده و وسائل حصول آن آنقدر قابلیت یافته که در مدت کوتاهی کل یک ملت را می توان محو و نابود کرد. ابداً روشها و نتایج جنگهای قدیم را با امروز نتوان مقایسه کرد.

مطابق قانون ذاتی، کلیهی پدیدههای عالم وجود به بالاترین درجهی ترقی خود میرسند و بعد از آن نظم و شرایط جدید برقرار می گردد. چون وسایل و علم جنگ به حد کمال و قابلیت خود رسیده امیدوارم که تحولی در عالم انسانی ایجاد شود و در قرون آتیه جمیع قوا و اختراعات انسان در ترویج منافع صلح و برادری مورد استفاده قرار گیرد.

## جنگ و ضدجنگ در زمانهی ما به کوشش آیداحقطلب

Aasoo books 14

# War and Anti-war in Our Time





